29 Traduit de Anglais vers Francais - www.onlinedoctranslator.com

13. LE ROYAUME DE DIEU
EST NOTRE DESTINATION

Alors le roi dira a ceux qui seront a sa droite : Vous que mon
Pere a bénis, venez et prenez possession de la royauté qui vous
a été préparée des la fondation du monde (Mt 25:34).

Le paradis est-il vraiment notre maison ?

C'est incroyable, mais la plupart des chrétiens n'ont pas vraiment idée
de leur destination. Ils ne comprennent pas clairement ce que la Bible
enseigne comme destination. Certaines traductions de la Bible
donnent une fausse impression, notamment celles que 1'on appelle des
paraphrases. Il est déconseillé d'étre trop littéral dans la traduction de
la Bible, mais a I'opposé, on trouve les versions paraphrasées, comme
Le Message ou La Bible Vivante, dont I'interprétation est
excessivement influencée par la culture moderne. Le résultat
ressemble a un film tourné sur une époque révolue, mais tout cela
semble trés XXle siecle. Il n'y a qu'une seule destination claire pour
les rachetés : « étre avec le Seigneur ».

Ou allons-nous ?

La terminologie chrétienne courante voudrait qu'apres la mort, nous
allions au ciel, point final. En lisant Hébreux dans la Bible vivante, j'ai
remarqué plusieurs références au ciel qui semblaient contre nature (Hé
10:34, 11:10, 14). En cherchant le grec, je n'ai trouvé aucune mention
du ciel ; 1l était plutdt question d'une ville ou d'un pays que les fideles
attendaient avec impatience.

Alors que Jésus était pendu a la croix, il a dit au malfaiteur qui avait
cru en lui qu'il serait avec lui au paradis ce jour-la méme (Lc 23:43).
Le paradis est mentionné trois fois dans le NT. Paul dit qu'il a été


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

enlevé au troisieme ciel (2 Co 12:2), qu'il définit comme le paradis
(verset 4). Jésus a promis a ceux qui vainqueraient qu'il leur donnerait
le droit de manger du fruit de 'arbre de vie qui se trouve dans le
paradis de Dieu (Ap 2:7).

A leur mort, les chrétiens rejoignent le Seigneur. Paul a dit qu'il
hésitait entre deux possibilités : continuer a vivre et servir Dieu ici-
bas, ou partir et étre avec le Christ, ce qui est de loin préférable (Php
1:23). Il a également affirmé que si la tente terrestre ou nous vivons
est détruite, nous avons au ciel un édifice qui vient de Dieu, une
demeure éternelle qui n'a pas été construite de main d'homme (2 Co
5:1). Beaucoup interprétent cela comme une référence au corps
ressuscité que nous recevrons au retour de Jésus. D'autres pensent
que, comme le dit le texte, nous avons déja cet édifice de Dieu, il ne
s'agit pas du corps ressuscité, mais de la demeure des rachetés au ciel
(Ia Nouvelle Jérusalem). Jésus a dit que la maison de son Pere avait
de nombreuses demeures et qu'il allait préparer une place pour ses
disciples (Jn 14:2). Paul a ajouté que, dans le cadre de notre salut en
Christ, nous avons été ressuscités avec lui et assis avec lui au ciel
(Eph 2:6). 1l a également dit que la Jérusalem d'en haut est libre et
qu'elle est notre mére (Ga 4:26). L'épitre aux Hébreux est riche en
enseignements sur cette ville. Dieu a préparé une ville pour les
croyants (11:16). Les chrétiens sont venus au mont Sion, a la cité du
Dieu vivant, la Jérusalem céleste (12:22), et attendent donc la cité a
venir (13:14). Puis, dans I'Apocalypse, Jean voit cette ville, la
Nouvelle Jérusalem, descendre du ciel, d'aupres de Dieu. C'est un lieu
glorieux, et Jean la voit descendre du ciel sur la terre.

Nous pouvons conclure de ces versets que la Cité sainte est la demeure
éternelle que Dieu nous a préparée. Notre esprit y entre a notre mort
afin que nous ne soyons pas laissés errer nus dans l'espace. Le corps
ressuscité n'apparaitra que plus tard, au retour de Jésus.

L'état intermédiaire - le « paradis »

L'« état intermédiaire » n'est pas un terme biblique, mais il désigne
I'état spirituel des croyants entre la mort et le retour du Messie sur
terre. Les corps des chrétiens décédés se décomposent dans la tombe
ou sont brllés par incinération. Ils n'existent qu'en tant qu'esprits ou
ames humaines. Paul dit qu'il préférerait quitter son corps et demeurer



aupres du Seigneur (2 Co 5:8). Il s'agit d'une étape temporaire, et non
d'un état final de félicité et de glorification. Les martyrs que Jean a
vus en Ap 6:9-11 étaient l1a en tant qu'esprits ou ames désincarnés. Ils
se demandent combien de temps il faudra avant que Dieu ne juge les
méchants qui restent sur terre. Ils attendent quelque chose et on leur
dit d'attendre que le nombre de leurs compagnons de service ou fréres
soit complet. Jean les revoit en Ap 20:4, ou ils sont maintenant
ressuscités et régneront avec le Messie pendant mille ans. Leur
glorification est enfin achevée.

Considérer le ciel comme la destination finale des justes est
regrettable, car cela ne laisse pas autant de place a I'imagination que
le millénium. Selon Paul, I'espérance chrétienne réside dans notre
adoption comme fils ; la rédemption de notre corps (Romains 8:23),
qui se matérialisera a la venue du Messie. L'Ecriture affirme
clairement que nous sommes déja enfants de Dieu (Jn 1:12, 1 Jn 3:2,
Rm 8:15-16, Ga 3:26, 4:4-7), mais Paul affirme que nous attendons
avec impatience notre adoption comme fils, la rédemption de notre
corps (Rm 8:23). Nous sommes déja enfants de Dieu, mais ce que nous
serons n'a pas encore été révélé. Cela rejoint l'enseignement selon
lequel nous sommes déja héritiers ; notre glorification est encore a
venir. Notre espérance devrait donc reposer sur la résurrection, le
festin des noces de I'Agneau, la vie dans la Nouvelle Jérusalem et le
régne de la Terre pendant le régne messianique.

Jésus a dit qu'il s'en allait nous préparer une place et qu'il reviendrait
nous chercher afin que nous soyons avec lui. C'est une erreur de croire
que Jésus reviendra sur terre pour une visite momentanée. Si les
chrétiens vont aupres du Seigneur aprés leur mort, pourquoi Jésus
devrait-il revenir sur terre pour nous chercher ? Pourquoi la
résurrection ne pourrait-elle pas avoir lieu au ciel ? Reste-t-il quelque
chose dans la tombe qui puisse faire partie d'une personne
ressuscitée ? Le corps de résurrection est spirituel, mais comme Jésus
nous 1'a montré, il pourrait apparaitre sur terre avec un corps de chair
et d'os (Lc 24:39). Dieu a prévu que nous ayons de nouveaux corps
grace a la résurrection, car I'homme n'est pas complet sans un corps,
et la résurrection le rendra entier. Les habitants du ciel n'ont pas de
corps ; les corps sont congus pour vivre sur terre. C'est pourquoi,
lorsque Jésus reviendra, il nous donnera nos corps de résurrection, afin
que nous puissions régner sur une Terre renouvelée, et Dieu établira



sa demeure parmi les hommes et demeurera avec eux. Ils seront son
peuple, et Dieu lui-méme sera avec eux et sera leur Dieu (Ap 21:3).

Notre tente terrestre est temporaire ; 1'édifice de Dieu est permanent.
Dans la maison du Pére, une ville, se trouvent de nombreux lieux que
Jésus a préparés pour nous. Mais qu'est-ce que c'est vraiment ? Les
joyaux, les perles et les rues d'or sont symboliques, tout comme 1'arbre
de vie et le fleuve de vie. Ils symbolisent la gloire et I'immortalité dont
nous jouirons, mais notre véritable mode d'existence a ce moment-la
n'a pas été révélé. Aucun esprit ne peut concevoir ce que Dieu a
préparé pour ceux qui l'aiment. Le ciel n'est pas une utopie.

La Grande Tribulation — la derniére semaine

Les trois premiéres années et demie de cette horrible « semaine » sont
décrites par les quatre premiers sceaux, trompettes et coupes. Un quart
de la population mondiale sera tué pendant cette période de guerre, de
famine et, trés probablement, de contamination radioactive. L'empire
mondial final dominera le monde comme une coalition de nations,
dévorant le monde entier, le piétinant et I'écrasant (Dn 7:23). La fumée
et la contamination nucléaire résultant de ces guerres causeront
beaucoup de dévastation et de souffrance. L'Antéchrist renversera
trois autres dirigeants mondiaux et émergera comme un puissant
dictateur. Il conclura un accord contraignant avec de nombreuses
nations (ou la majorité d'Israél) pour sept ans, mais au milieu de cette
période, il le rompra. Dans son commentaire sur Daniel, CF Keil
interprete cela comme suit : « Ce prince impie imposera a la masse du
peuple une alliance solide pour qu'ils le suivent et se donnent a lui
comme leur Dieu. »

Durant la seconde moiti¢ de la tribulation de sept ans, avec l'aide de
son responsable des affaires publiques, le Faux Propheéte, il s'érigera
en Dieu, la seule personne a adorer. Par une campagne de blaspheme,
d'injustice politique, de harcélement social, de privation économique
et de meurtres, il mettra fin aux religions organisées, y compris le
christianisme et le judaisme. Il s'opposera a tout prétendu dieu et objet
de culte et s'élevera au-dessus de lui. Il s'assiéra dans le sanctuaire de
Dieu et déclarera que lui seul est Dieu (2 Th

2:4). Mais il y aura une opposition politique. Son empire est décrit
comme un mélange de fer et d'argile, métaphore de l'instabilité. Le «



roi du Sud » (probablement une coalition musulmane dirigée par
I'Egypte) se rebellera, et le « roi du Nord » (probablement une autre
coalition musulmane dirigée par la Turquie) se déchainera contre lui.
L'Antéchrist envahira de nombreux pays, dont Israél, puis des
nouvelles en provenance de I'Est et du Nord (au-dela de 1'Euphrate)
I'alarmeront. Il connaitra finalement sa fin prés de Jérusalem, a la
venue du Messie. Avec le Faux Prophéte, il sera capturé et envoyé
directement en enfer. Les cinquiéme et sixiéme trompettes et coupes
évoquent cette période. Les sauterelles et les chevaux qu'elles
décrivent symbolisent la guerre moderne : bombes, missiles et chars.
Le nombre de soldats engagés dans la bataille finale d'Armageddon
est estimé a 200 millions, au cours de laquelle un tiers supplémentaire
de I'humanité sera tué.

L'Eglise pendant la Grande Tribulation

Certains prétendent que 1'Eglise n'est pas mentionnée sur Terre
pendant la Grande Tribulation, ce qui étaye leur théorie selon laquelle
I'enlévement des saints a lieu avant le début de la tribulation. Les
chrétiens doivent étre informés des événements futurs et savoir a quoi
s'attendre, et savoir s'ils connaitront ou non les années horribles de la
Grande Tribulation. L'une des raisons pour lesquelles Dieu nous a
donné I'Apocalypse est certainement de préparer 1'Eglise & cette
période de persécution et de martyre. Il a été écrit spécifiquement pour
les serviteurs de Dieu dans les Eglises, afin de leur montrer ce qui doit
arriver (Ap 1:1). Chaque fois que nous voyons le mot « saints » (12
fois), «serviteurs de Dieu» (10 fois), ou «ceux qui rendent
témoignage a Jésus » (9 fois), ce sont les chrétiens qui sont au centre
de I'attention.De nombreux versets parlent des chrétiens persécutés et
martyrisés pendant la Grande Tribulation et de leur besoin
d'endurance (Ap 1:9, 6:9-11, 7:3, 12:17, 13:7-10, 14:12, 16:6, 17:6,
18:20, 24, 20:4). La présence de chrétiens a cette époque est la preuve
que la résurrection des justes et I'enlévement des vivants n'auront pas
lieu avant le jour du Seigneur, le jour du retour de Jésus.

Daniel fait plusieurs déclarations claires concernant un avenir lointain
(Dn 8:26). 11 lui est annoncé que I'Antéchrist s'éléverait contre le Tres-
Haut et anéantirait ses saints. Ils seront livrés a son pouvoir pendant
trois ans et demi (7:25), détruisant les hommes forts et le peuple saint



(8:24). Cependant, apres ces trois ans et demi, lorsque la destruction
du pouvoir du peuple saint prendra fin, tout cela prendra fin (12:7).

Paul semble avoir ce texte a l'esprit lorsqu'il dit aux Thessaloniciens
que le Jour du Seigneur ne viendra pas sans que la rébellion n'ait lieu
auparavant et que l'homme de péché (I'Antéchrist), destiné a la
destruction, ne soit révélé (2 Th 2:3). L'Antéchrist sera un athée qui
honore la puissance militaire. Il plongera le monde dans une guerre si
horrible qu'un tiers de la population mondiale sera massacrée (Ap
9:18). La rébellion venue de I'Est et du Nord peut étre identifiée a
I'armée de 200 millions d'hommes lachée sur I'Euphrate (Ap 9:13-16)
et culminant a Harmaguédon au retour du Seigneur, ou I'Antéchrist
sera anéanti. La guerre sera continue pendant son régne, mais lorsque
le Messie viendra, il sera tué d'une seule de ses paroles.

Il n'est pas fait mention de personnes devenant croyantes pendant la
Grande Tribulation, mais cela ne signifie pas que cela n'arrivera pas.
Dans cette optique, examinons vingt passages qui indiquent que
I'Eglise traversera la Grande Tribulation. Certains font référence a des
martyrs dont I'ame est au ciel, mais tous témoignent de la présence de
I'Eglise sur Terre pendant la Grande Tribulation.

Ap 6:9 Lorsque (I'Agneau) 6ta le cinquieme sceau, je (Jean) vis
sous l'autel les ames de ceux qui avaient été immolés pour avoir
annonce la parole de Dieu et pour le témoignage qu'ils avaient
rendu.

On en déduit que les martyrs sont morts apres I’ouverture des quatre
premiers sceaux.

6:11 Chacun d'eux recut une robe blanche et il leur fut dit de se
reposer un peu jusqu'a ce que soit complet le nombre de leurs
freéres, leurs compagnons de service qui seraient mis a mort
comme eux.

7:3 Ne souillez pas la terre, la mer et les arbres, jusqu'a ce que
nous ayons mis un sceau sur le front des serviteurs de notre
Dieu.

Les serviteurs de Dieu dans 1’Apocalypse (1:1, 2:20, 6:11, 7:3, 10:7,
11:18, 19:2, 5, 22:3, 6) font toujours référence aux chrétiens.



Les 144 000 de toutes les tribus d'Israél sont sur terre et, a premiére
vue, pourraient sembler constituer Isra€l au sens littéral du terme, mais
il s'agit d'un nombre symbolique (122 x 1 000) pour la totalit¢ de
I'Eglise. Si vous appartenez au Christ, vous étes la descendance
d'Abraham et héritiers selon la promesse (Ga 3:29).

7:9, 14 Apres cela, je vis une grande foule, innombrable. Ils
venaient de toute nation, de toute tribu, de tout peuple et de toute
langue. Ils se tenaient devant le trone et 1'Agneau. Ils étaient
vétus de robes blanches et tenaient des palmes. ... Ce sont ceux
qui viennent de la grande tribulation. Ils ont lavé leurs robes et
les ont blanchies dans le sang de 1'Agneau.

Ces innombrables saints sont issus de toutes les nations. Ceux qui sont
vétus de lin blanc dans I'Apocalypse (3:4, 4:4, 6:11, 7:9, 13-14, 19:8,
14) désignent toujours les chrétiens. Ils sont devant le trone de Dieu
au ciel parce qu'ils sont morts en martyrs chrétiens pendant la Grande
Tribulation.

8:3 (Un autre ange) regut beaucoup d'encens a offrir sur 'autel
d'or devant le trone, avec les pricres de tous les saints.

Ces prieres sont priées par les saints souffrants sur terre (cf. 5:8) et les
martyrs, demandant combien de temps il faudra avant que Dieu juge
et se venge de ceux qui vivent sur terre et qui ont versé leur sang (6:
10).

9:4 11 leur a été dit de ne pas gacher 1'herbe, les buissons ou les
arbres, mais seulement les personnes qui n'ont pas le sceau de
Dieu sur leur front.

Les saints qui ont €té scellés au chapitre 7 ne doivent pas €tre blessés.

11:8 Leurs corps sans vie reposeront sur la place de la grande
ville qui est spirituellement appelée Sodome et Egypte, ou leur
Seigneur a été crucifié.

Les deux témoins sont des chrétiens messianiques — des croyants juifs,
dont le nombre d’adhérents dans le monde était estimé a 350 000 en
2012 (Wikipedia).

11:13 A cette époque, il y eut un violent tremblement de terre
et un dixieme de la ville (Jérusalem) s'effondra, 7 000 personnes



furent tuées, et les survivants furent terrifiés et rendirent gloire
au Dieu du ciel.

Rendre gloire a Dieu suggere la repentance. Leur réaction contraste
avec celle des incroyants impénitents qui maudissent Dieu (Ap 16:9,
11, 21). Cependant, leur conversion massive attend l'arrivée du
Messie, lorsqu'il répandra son Esprit sur eux (Za 12:10).

12:17 Le dragon fut furieux contre la femme (Israél) et s'en alla
combattre ses autres enfants, ceux qui gardent les
commandements de Dieu et rendent témoignage a Jésus.

13:7 (L'Antéchrist) a été autorisé a faire la guerre aux saints et
a les vaincre.

13:10 Si quelqu'un doit étre emmené en captivité, il ira en
captivité. Si quelqu'un doit étre tué par I'épée, il sera tué par
I'épée. Cela demande de la persévérance et de la foi de la part
des saints.

Cf. J¢ 15:2. Le peuple de Dieu est pris dans les jugements de Dieu.
L'Antéchrist recevra le pouvoir de faire la guerre aux saints, mais 1'ére
prendra bientot fin, lorsque les saints ressusciteront. Ils sont donc
encouragés a €tre fideles, a endurer et & ne pas se soumettre a
I'Antéchrist.

14:1 Puis je vis I'Agneau debout sur la montagne de Sion, avec
cent quarante-quatre mille hommes. Ils avaient son nom et le
nom de son Peére écrits sur leurs fronts.

Le mont Sion est ici 'équivalent de la Nouvelle Jérusalem. L'Eglise
chante un chant nouveau que nul ne peut apprendre, sauf ceux qui ont
¢été rachetés de la terre. Ils suivent I'Agneau partout ou il va.

14:12-13 Cela exige de la persévérance de la part des saints, de
ceux qui gardent les commandements de Dieu et gardent la foi
en Jésus. Puis j'entendis une voix du ciel qui disait : Heureux
désormais ceux qui meurent dans le Seigneur !

Un autre appel & I'Eglise pour qu'elle persévére durant la Grande
Tribulation. La persécution sous I'Antéchrist est grande ; il fait la
guerre aux saints et les vaincra (Ap 13:7). La bénédiction est
prononcée sur ceux qui sont sur le point de subir le martyre. Ils ne



doivent pas avoir peur, car ils seront bénis pour avoir donné leur vie
au Seigneur.

14:16 Celui qui était assis sur le nuage balanca sa faucille sur la
terre, et la terre fut moissonnée.

Cette image de la moisson est la description la plus proche, dans
I'Apocalypse, de la résurrection et de l'enlévement de 1'Eglise. Cf. Mc
4:29, ou la moisson du grain a la faucille est une image du
rassemblement des justes. La moisson a lieu juste avant le
déversement des sept coupes de colére.

15:2 Je (Jean) vis comme une mer de verre mélée de feu, et au
bord de la mer se tenaient ceux qui avaient vaincu la béte, son
image et le nombre de son nom, tenant des harpes de Dieu dans
leurs mains.

16:6 Dieu a donné a ceux qui adoraient I’ Antéchrist le sang a
boire comme ils le méritaient parce qu’ils ont versé le sang des
saints et des prophétes.

16:15 Ecoutez ! Je viendrai comme un voleur. Heureux celui
qui reste vigilant et habillé pour ne pas se mettre nu et étre vu
expose¢.

Les chrétiens sont exhortés a se tenir préts. S'ils ne sont pas revétus de
la justice du Christ, leur caractére déficient sera évident : misérables,
pitoyables, pauvres, aveugles et nus (Ap 3:17).

17:6 Je (Jean) vit que la femme (Babylone) était ivre du sang
des saints, du sang de ceux qui rendaient témoignage a Jésus.

18:20 R¢jouissez-vous sur (Babylone), vous, habitants du ciel,
saints, apotres et prophetes, car Dieu a tiré¢ vengeance d'elle a
votre place.

Dieu a jugé Babylone pour la maniére dont elle a traité I’Eglise.

18:24 Le sang des prophétes, des saints et de tous ceux qui
avaient été tués sur la Terre a été retrouvé en elle (Babylone).

La femme coupable du meurtre de tous les chrétiens est définie
comme la grande cité qui regne sur les rois de la Terre. Ce terme
s'applique principalement a la capitale de 1'Antéchrist, mais il englobe



toutes les grandes villes de son empire, liées entre elles par la
politique, le commerce et le divertissement.

20:4b J'ai vu les ames de ceux qui avaient été décapités parce
qu'ils avaient rendu témoignage a Jésus et annoncé la parole de
Dieu. Ils sont revenus a la vie et ont régné avec le Messie
pendant mille ans.

C’est la premicre résurrection, la résurrection des justes et
probablement la résurrection de toute I’Eglise.

Deux résurrections
Le Credo de Nicée (version révisée 381) dit :

Il est mont¢ au ciel et siege a la droite du Pere. Il reviendra dans
la gloire pour juger les vivants et les morts, et son régne n'aura
pas de fin....nous attendons la résurrection des morts, et la vie
du monde a venir. Amen!

En harmonisant 1'enseignement biblique, nous découvrons qu'il y a
deux résurrections : celle des justes et celle des méchants. Les justes
ressuscitent au début du régne messianique, tandis que les méchants
ressuscitent et sont jugés a sa fin. Jésus a dit que ceux qui sont jugés
dignes d'une place dans cet dge et dans la résurrection ne se marient
pas et ne sont pas donnés en mariage. Et puisqu'ils participent a la
résurrection, ils sont enfants de Dieu (Lc 20:35-36). « Cet age » et les
références a « I'age a venir » (Mt 12:32, Mc 10:30, Lc 18:30, Eph 1:21,
2:7) sont interprétés par le lexique grec BAG comme ['dge
messianique. Les références a la premicre résurrection sont
nombreuses, et dans les versets suivants, les ressuscités sont désignés
comme les ¢€lus, les justes et ceux qui en sont dignes (Mt 24:30-31, Lc
14:14, Jn 5:29, 11:25, 1 Co 15:22-23, 2 Co 4:14, Php 3:20-21, 1 Th
4:15-17, Ap 20:4-6). Jésus fut le premier a étre ressuscité. Lazare fut
ramen¢ a la vie, mais a proprement parler, il ne ressuscita pas, car il
mourut de nouveau, et les ressuscités sont immortels. De nombreux
saints décédés revinrent a la vie et apparurent a de nombreuses
personnes apres la résurrection de Jésus (Mt 27:52-53) en signe de ce
qui allait arriver, mais ils ne furent pas ressuscités avec un corps
immortel. Les Ecritures indiquent clairement qu'il y a deux
résurrections. Ceux qui sont décapités par ['Antéchrist (et


https://en.wikipedia.org/wiki/Resurrection_of_the_dead
https://en.wikipedia.org/wiki/World_to_come

vraisemblablement tous les saints justes) reviennent a la vie et régnent
avec le Christ pendant mille ans ; c'est la premicre résurrection. Les
autres morts ne reviennent a la vie qu'apres mille ans (Ap 20:4b-5).

L'enléevement

Les saints vivants sont enlevés pour rencontrer le Seigneur dans les
airs lors de la seconde venue, le retour de Jésus sur terre. Cela ne se
fait pas en secret ; c'est une démonstration éclatante de puissance et de
gloire. Il y aura un grondement puissant comme une cascade (Ez 43:2,
Ap 1:15) et une forte sonnerie de trompette (1 Th 4:15). Les anges
rassembleront les ¢lus d'un bout a l'autre de la terre. Cela se produira
trés rapidement, en un clin d'eeil ; ce ne sera pas une longue histoire.
Les saints décédés seront d'abord ressuscités, puis les saints vivants
seront transformés (1 Co 15:52).

Les chrétiens ne seront pas laissés dans les ténébres, de peur que le
Jour du Seigneur ne les surprenne comme un voleur (1 Th 5:4).
Autrement dit, le retour du Christ n'est pas imminent. Ils guetteront
les signes et seront préts a toute éventualité. Ils ne seront pas confus.
I1s sauront que la venue du Seigneur et leur rassemblement aupres de
lui n'auront lieu que si la rébellion a lieu au préalable et que
'Antéchrist se révele (2 Th 2:1-3). Il s'opposera a tout prétendu dieu
et objet de culte et s'¢levera au-dessus de lui, et s'installera dans le
temple juif (Mt 24:15, 2 Th 2:4), se proclamant Dieu. Jean regoit un
roseau et est chargé de mesurer le temple de Dieu (Ap 11:1-2),
confirmation qu'un troisiéme temple sera construit a Jérusalem dans
les derniers jours.

La seconde venue n'est pas imminente, car la rébellion n'a pas encore
eu lieu. L'Antéchrist apparaitra au moins sept ans avant le retour du
Christ, et il s'installera au Temple trois ans et demi avant. Les chrétiens
devraient donc étre attentifs a la montée de 1'Antéchrist et de son
empire mondial. Mais leur espoir repose sur la seconde venue du
Christ, l'enlevement et le régne millénaire sur Terre. Personne ne
connait le jour du retour du Messie, mais Paul a dit qu'il ne reviendrait
pas avant que la rébellion de I'humanité contre Dieu n'ait lieu et que
I'homme d'iniquité ne se soit révélé (2 Th 2:3). Dieu n'a pas laissé son
peuple dans l'ignorance a ce sujet. Sa venue ne le surprendra pas. La
Bible ne laisse aucune place a un enlévement secret.



Le NT ne contient aucun enseignement clair sur le salut apres la
résurrection et l'enlévement. Une seule résurrection des justes est
mentionnée. Dans la parabole des vierges, le moment est venu ou la
porte fut fermée. Paul précise qu'il y a une date précise ou le nombre
total des chrétiens sera atteint, et c'est celle du retour du Seigneur
Jésus. Apres ce moment, la porte sera fermée a la monarchie. Tous les
saints seront entrés, et aucun autre ne pourra régner avec Christ
pendant son régne sur terre.

Cependant, Israé€l sera sauvé apres 'arrivée du Seigneur. L'obstination
s'est emparée d'une partie d'Israél jusqu'a ce que tous les élus des
nations soient parvenus a la foi, alors tout Israé¢l sera sauvé, comme il
est écrit : « Le libérateur viendra de Sion, et il détournera de Jacob
I'impiété » (Rm 11:25-26). Lorsque I'Esprit sera répandu sur tout
Israél, ils seront sauvés, mais trop tard pour participer a la résurrection
et pour faire partie de la monarchie. Leur rdle dans 1'ére du royaume
est différent.

1. L’¢ére de I’Eglise continue jusqu’a la fin de 1’¢re de la grace

2. Jésus revient et 'Eglise est ressuscitée et enlevée

3. Israél est sauvé et rétabli comme peuple de Dieu sur Terre

4. L’Eglise gouverne le monde avec le Messie de la Nouvelle
Jérusalem.

Dans la parabole des talents, Jésus enseignait que le royaume de Dieu
serait enlevé aux Juifs et donné a un peuple qui en produirait les fruits
(Mt 21:43). Israél serait quand méme sauve, mais il serait privé de la
royauté. Il sera sauvé lorsque le Messie viendra a Sion pour sauver
Isra€l de ses ennemis (Es 52:8-10). Puis Paul dit qu'il viendra de Sion
et bannira I'impiété de Jacob (Rm 11:26). Lorsque Jésus pardonnera a
Israél son péché d'incrédulité en lui, il renouvellera son alliance avec
eux, condition préalable a leur renouvellement en tant que peuple de
Dieu parmi les nations.

Les chrétiens ne subiront pas la colére de Dieu

Nous sommes appelés a souffrir pour Christ (Ac 14:22, Php 1:29),
mais pas a subir la colere de Dieu. Le sceau de Dieu sur le front des
croyants (Ap 7:3) est son sceau de propriété, garantissant leur sécurité
éternelle, mais ne garantit pas la protection contre la persécution ou le
martyre. La mort sera passagere, car elle a été vaincue. Les chrétiens



ne sont pas destinés a subir la colére, mais a connaitre le salut. Jésus
les sauvera de la colére & venir, mais I'Eglise devra traverser la Grande
Tribulation. La priére de Jésus pour ses disciples n'est pas que Dieu
les retire du monde (comme lors d'un enlévement pré-tribulationnel),
mais qu'il les protége du malin (Jn 17:15). Des milliers de chrétiens
meurent chaque année en martyrs. Ils perdent la vie pour Christ, mais
obtiennent la vie éternelle. Ils ne subissent pas la colére de Dieu ; il
n'y a ni condamnation ni chatiment pour ceux qui sont en Jésus-Christ.
Le sceau est apposé sur les serviteurs de Dieu afin qu'ils ne soient pas
touchés par les calamités qui suivent l'ouverture des sceaux. Puis,
apres la cinquiéme trompette, il est dit aux sauterelles de ne pas nuire
a ceux qui portent le sceau de Dieu (Ap 9:4). Et apres le déversement
de la premicre coupe de colére, des ulceéres douloureux n'apparaissent
que sur ceux qui portent la marque de la béte (Ap 16:2).

Le millénaire

Le NT donne peu de détails sur le régne du Messie, mais Apocalypse
20 répete six fois qu'il durera mille ans et affirme clairement que les
justes régneront avec Christ durant cette période. Mille ans peut étre
symbolique, mais cela ne signifie pas qu'il ne soit pas littéral. Comme
nous n'avons aucune preuve de sa durée, nous devons conserver la
terminologie des Ecritures. Cela ne signifie pas pour toujours, pour
plusieurs raisons. Jésus a dit que le ciel et la terre passeraient, mais ses
paroles ne passeraient jamais. Paul a prophétisé qu'a la fin des temps,
le Christ remettrait le royaume a Dieu le Pére, et qu'au jugement
dernier, le ciel et la terre s'enfuiraient de la présence de Dieu sans
laisser de trace. Reste l'affirmation amillénariste selon laquelle le
millénium ne fait pas référence a un régne messianique sur Terre, mais
au regne actuel du Christ depuis le ciel. Cependant, Satan est lié
pendant le millénaire pour 1'empécher de tromper les nations, puis jeté
en enfer, 1a ou I'Antéchrist et le Faux Prophete avaient été jetés cent
ans plus tot. De plus, la premiere résurrection qui a lieu au retour du
Christ est suivie d'une autre a la fin des mille ans. La prophétie d'Isaie
concernant les nouveaux cieux et la nouvelle terre est clairement
terrestre. I1 mentionne Jérusalem, Israél, la construction de maisons,
la plantation de vignes, la mort de vieillesse, la Nouvelle Lune et le
Sabbat. Les vingt pages d'Ezéchiel 40 - 48 décrivent un nouveau
temple et un centre de culte mondial pendant le millénaire. Ezéchiel



entend une voix venant du temple dire : « C'est ici le lieu de mon trone
et le lieu ou je poserai la plante de mes pieds, ou je vivrai éternellement
parmi les Israélites » (Ez 43:7). Les seize pages de 1'Apocalypse
décrivent les événements des derniers jours, suivis du retour de Jésus
et du millénaire, durant lequel la gloire et 'honneur des nations seront
apportés a Jérusalem. Apres avoir décrit la destruction des derniers
jours, Pierre dit : « Nous attendons, selon sa promesse, un nouveau
ciel et une nouvelle terre ou la justice habitera » (2 Pi 3:13).

Apocalypse 21:1 - 22:5 est souvent considéré comme une description
des cieux et de la Terre nouveaux/renouvelés, mais en y regardant de
plus pres, on constate que seul le premier verset se rapporte a la
nouvelle Terre. Jean vit un nouveau ciel et une nouvelle Terre, le
premier ciel et la premiére terre ayant disparu, et la mer ayant disparu.
C'est tout ce qu'il dit sur la Terre.

Le reste du passage concerne la Nouvelle Jérusalem, qui descend du
ciel et est la demeure de Dieu et des rachetés. La ville sainte est un
lieu, mais elle n'appartient pas a notre dimension spatio-temporelle.
C'est une représentation symbolique de la communauté des rachetés.
Par conséquent, il est peu question des contacts avec les nations
environnantes et le monde. Cependant, il y a suffisamment de choses
pour indiquer que la Nouvelle Jérusalem se rapporte a l'ére millénaire
et correspond d'une certaine manicre a la Jérusalem terrestre. C'est une
image de la glorification du saint, a partir de la résurrection, et des
noces de I'Agneau, qui célebrent leur union avec lui.

Les nouveaux cieux et la nouvelle terre que Jean a vus en Apocalypse
21:1 constituent une bréve vision du monde durant le millénaire. Ce
sont les nouveaux cieux et la nouvelle terre qu'a vus Isaie (Es 65:17-
25, 66:22-24), le renouveau de toutes choses dont Jésus a parlé, la
libération de la création de l'esclavage de la corruption dont Paul a
parlé (Rm 8:21). L'ordre ancien disparaitra sous le regne du Messie.
La mer est souvent une métaphore du tumulte et de la rébellion des
nations, auquel cas « plus de mer » refléterait la paix et la justice que
les nations connaissent sous le régne ferme du Messie. Le Psaume 72
est un psaume messianique qui anticipe un régne mondial. Tous les
rois de la terre servent le Messie qui régne d'un océan a l'autre
(Zacharie 9:10).



La terre et les cieux fuient la présence de Dieu lors du jugement du
trone blanc (Ap 20:11), lorsqu'ils ont enfin accompli leur mission. Les
morts injustes sont jugés selon leurs actes, puis envoyés en enfer avec
la mort et 'Hades. Seul subsiste 1'immortel.

Apocalypse 21:2 — 22:5 décrit la vision de Jean de la Nouvelle
Jérusalem, dont les habitants sont 1'épouse immortelle du Christ. C'est
notre demeure éternelle. La Nouvelle Jérusalem descend du ciel ; c'est
la Jérusalem céleste (Hé 12:22), la demeure des saints défunts avant
la résurrection. La Terre n'est pas mentionnée comme destination de
cette ville ou communauté, mais elle y est liée d'une certaine maniere,
car la ville descend du ciel et la demeure de Dieu est désormais avec
I'homme. Le ciel est descendu sur la Terre, rappelant le moment ou
Adam et Eve entendirent le Seigneur Dieu marcher dans le jardin 4 la
fraicheur du jour (Gn 3:8).

Le but de cette vision est de représenter symboliquement la
glorification des saints dans leur relation au Messie et a Dieu durant
le régne messianique et pour l'éternité. C'est le point culminant du
livre, et il est opportun de le laisser a la fin, avant les conclusions de
Jésus et de Jean. La descente de la ville sainte (Ap 21:2, 9-10) semble
étre une autre fagon de décrire la résurrection des justes. Avant cette
descente, les esprits des justes sont dans la ville sainte au ciel. Apres
cette descente, les saints ressuscités sont dans la ville sainte pres de la
terre. Apres la résurrection des saints au retour du Messie, ont lieu les
noces de 1'Agneau (Ap 19:6-7), apres lesquelles les croyants sont
éternellement unis a Dieu.

Les prophéties de 1'AT nous donnent plus de détails sur le regne
messianique terrestre, lorsque le Messie régnera depuis le mont Sion
avec les saints (Dn 7:27). 1l y aura des maisons et des jardins (Es
65:21-22), et le Messie gouvernera les survivants incroyants des
nations (Za 14:16). Il les gouvernera avec justice et droiture, instaurant
ainsi la paix mondiale (Es 2:4). La Terre se régénérera
progressivement, bénéficiant d'un climat idéal, exempt de sécheresse
et de tempéte. La malédiction sera levée et la nature sera en harmonie
avec I'homme, sans chardons ni épines, et sans dangers liés aux
animaux, aux reptiles, aux insectes, aux bactéries ou aux virus (Es
11:6-9). L'homme vivra progressivement plus longtemps sur terre a
mesure que les maladies seront éradiquées (Es 65:20).



Lorsque les justes seront ressuscités et enlevés au retour du Messie,
ils régneront sur la terre avec lui (Dn 7:18, 22, Ap 20). Bien que Jean
n'ait vu que ceux qui avaient été décapités parce qu'ils témoignaient
de Jésus, ces martyrs représentent tous les justes, qui reviennent a la
vie lors de ce qu'on appelle la premiére résurrection. C'est
l'interprétation directe d' Apocalypse 20. IIs festoieront avec Abraham,
Isaac et Jacob dans la famille royale. Les nations, sujets du royaume,
apporteront un tribut a Jérusalem et serviront le peuple de Dieu, mais
elles ne pourront pas entrer dans la Nouvelle Jérusalem (Es 60, Ap
21:26-27).

Le corps de résurrection est spirituel, surnaturel, impérissable,
glorieux, puissant et porte la ressemblance de 'homme venu du ciel (1
Co 15:42-44). On n'en dit pas beaucoup plus sur ces corps de
résurrection, si ce n'est ce que Paul dit, mais il ne faut pas considérer
le corps de résurrection comme inadapté a la vie terrestre. Jésus est
apparu aux hommes pendant plus de 40 jours dans son corps de
résurrection, avant de monter sur le trone du Pére. IIs I'ont touché, il a
soufflé sur eux, a parlé et mangé avec eux. Jésus était reconnaissable
par ceux qui le connaissaient, mais c'était quelque chose qu'il pouvait
contrdler (Mt 28:17, Lc 24:15, 31, Jn 20:15-16, 21:4, 7, 12). Gordon
Fee suggéere dans son commentaire que lorsque le corps ressuscité est
appelé « spirituel » (1 Cor 15:44), ce n'est pas dans le sens d'«
immatériel », mais de « surnaturel ».

Jésus ressuscité était surnaturel, car il pouvait traverser les murs et
disparaitre dans un autre monde. Nous pouvons nous attendre a cela
de nos corps ressuscités, car nous serons semblables a lui. Nous
n'avons qu'une représentation symbolique de notre demeure, la
Nouvelle Jérusalem ; notre mode d'existence n'a pas été révélé. La
description de notre future demeure, la Nouvelle Jérusalem, est
symbolique car elle représente 1'existence dans un autre monde. La
Nouvelle Jérusalem est distincte de la Jérusalem terrestre, mais
étroitement liée a elle. Paul a parlé de la Jérusalem actuelle et de la
Jérusalem d'en haut, qui est notre mere (Ga 4:25-26).

Prophéties du régne messianique

Les prophéties du regne messianique de I'AT ne se situent pas sur une
planéte nouvellement créée ni au ciel, mais sur la Terre actuelle (Ps



2.6,8,110.2, Is 35.1-10, 49.8-23, 51.4-6, Dn 7.14, Mi 4.1-8, Za 8.2-
8). Voir aussi les références suivantes du NT :

Mt 19:28 Jésus leur dit : « Je vous le dis en vérité. Quand le Fils
de I'homme siégera sur son trone de gloire dans le monde
nouveau, vous, mes disciples, vous siégerez sur douze trones et
gouvernerez les douze tribus d'Israél. »

Ac 3:21 11 (Ie Messie) doit rester au ciel jusqu'au moment ou
Dieu renouvellera tout, comme il 1'a promis autrefois par ses
prophetes.

Rm 8:19-21 La création attend avec impatience la révélation
des enfants de Dieu. Car si la création a été laissée perdre sa
raison d'étre, ce n'est pas de son propre gré, mais par la volonté
de Dieu qui I'a permis, dans l'espoir d'étre délivrée de
l'esclavage de la corruption et d'obtenir la liberté de la gloire des
enfants de Dieu.

2 Pi 3:12-13 Alors que vous attendez et hatez 'arrivée du jour
de Dieu, a cause duquel les cieux s'embraseront et se
dissoudront, et les éléments se dissoudront au feu, nous
attendons avec impatience, conformément a sa promesse, de
nouveaux cieux et une nouvelle terre ou les hommes feront ce
qui est juste.

Pierre ne demande pas aux fidéles d'anticiper et de hater la fin du
monde. Il utilise le mot grecpirophia, qu'il avait utilisé plus tot (2 Pi
1:16, 3:4), ou il fait référence a la venue du Seigneur. La promesse
d'un nouveau ciel et d'une nouvelle terre ou la justice résiderait fait
allusion a la prophétie d'Esaie 65:17 et suivants, qui parle d'un nouvel
ordre de choses sur terre sous le Messie. Les choses passées ne seront
plus rappelées ni méme évoquées. La glorieuse Jérusalem décrite dans
Isaie 62 est également millénaire. Les prophétes ne savaient rien d'une
nouvelle planete, seulement d'une terre renouvelée. Isaie décrit une
Jérusalem glorieuse (Es 62:4) sous un nouveau nom : « Hephzibah »
(Mon plaisir est en elle). Il dit aux fidéles de ne laisser aucun répit au
Seigneur, jusqu'a ce qu'il fasse de Jérusalem un chant de louange sur
toute la terre (Es 62:7). Ses habitants sont appelés « le peuple saint »
et « les rachetés du Seigneur » (Es 62:12).



La vie éternelle est la vie du royaume

La vie dans le royaume de Dieu peut étre assimilée a la vie éternelle,
ou simplement a la vie, comme l'appelle Jean. La vie éternelle que
nous espérons et attendons se réalisera d'abord sur cette terre, dans le
royaume du Messie.

Matthieu rapporte la parabole des brebis et des boucs de Jésus, ou la
vie au royaume est assimilée a la vie éternelle. Aprés avoir annoncé a
ceux qui étaient de sa droite de venir hériter du royaume (Mt 25:34),
le roi ajoute que ces personnes iront au chatiment éternel, tandis que
les justes iront a la vie éternelle (Mt 24:46).

L'Evangile de Jean ne mentionne le royaume de Dieu que deux fois,
lorsque Jésus discute avec Nicodéme de la nécessité de naitre de
nouveau. Mais Jean compense en mentionnant dix-sept fois la « vie
éternelle » et dix-neuf fois la « vie ». Qu'est-ce que la vie éternelle si
ce n'est la vie dans le royaume de Dieu ? Vivre en roi et cohéritier avec
Jésus sera exaltant et glorieux, mais cette vie se définit aussi par la
connaissance du Pére et de celui qu'il a envoyé, Jésus le Messie. La
vie éternelle, c'est connaitre Dieu, étre uni a Dieu par le Christ dans
une relation proche du mariage, et régner avec lui pour I'éternité. Les
croyants sont déja passés de la mort a la vie (Jn 5:24).

Le royaume est €galement associé a la vie dans Marc 9:43-47. Jésus a
dit qu'il vaut mieux perdre une main, un pied ou un ceil que d'étre jeté
en enfer. Mieux vaut « entrer dans la vie » mutilé, a-t-il dit a deux
reprises, mais la troisieme fois, il a ajouté : « Mieux vaut entrer dans
le royaume de Dieu », assimilant ainsi « la vie » au « royaume de Dieu
». Le royaume est également opposé a l'enfer, qui est littéralement la
Géhenne, le tas d'ordures en feu de Jérusalem dans la vallée de
Hinnon. Il est intéressant de noter que ces deux destinées éternelles,
le ciel et I'enfer, sont représentées comme une Nouvelle Jérusalem (Es
65:18-19) et la Géhenne (Es 66:24, Mc 9:47) a la périphérie. Jean
maintient cette image (Ap 22:15), affirmant qu'a I'extérieur se trouvent
les chiens, les sorciers, les impudiques, les meurtriers, les idolatres et
tous ceux qui aiment et pratiquent le mensonge. La Jérusalem d’Isaie
60 est la capitale israélite glorifiée d’une terre régénérée ; celle
d’Apocalypse 21 est d’origine celeste et est la demeure de Dieu et de
I’Eglise.



Apres que le jeune homme riche eut demandé a Jésus ce qu'il devait
faire pour hériter de la vie éternelle, Jésus répondit a ses disciples qu'il
est plus facile a un chameau de se faufiler par le trou d'une aiguille
qu'a un riche d'entrer dans le royaume de Dieu (Mc 10:25). En parlant
de la vie plutot que du royaume, Jean concentre son enseignement sur
la vie spirituelle que nous possédons déja, plutét que sur l'avenir.
L'Evangile de Jean fut écrit aprés les Evangiles synoptiques, et il
s'adressait principalement a un public paien. Il mentionne « les Juifs »
70 fois, se référant notamment aux chefs juifs de I'époque de Jésus. La
terminologie du Royaume n'était pas aussi pertinente pour les paiens
qu'elle l'avait été pour les Juifs que Jésus servait. Aujourd'hui encore,
parler de « vie éternelle » est plus pertinent pour la plupart des gens
que de parler du royaume de Dieu.

Le dernier livre de Jean, 1'Apocalypse, traite de 1'épreuve de force
finale, des événements qui auront lieu avant et apres le retour de Jésus,
conduisant au royaume terrestre. Le verset central est Apocalypse
11:15, ou le royaume du monde devient celui du Seigneur et de son
Messie, qui régnera alors pour les siécles des siécles.

Le temps du retour de Jésus approche, Israél étant déja revenu sur sa
terre historique, et la mondialisation et les discussions sur un
gouvernement mondial se multipliant. Le décor est désormais planté
pour la montée de 1'Antéchrist, le jour du jugement a Harmaguédon,
le salut d'Israél, le retour de Jésus et le millénium. A mesure que la fin
approche, la terminologie du Royaume deviendra plus pertinente et
précieuse pour le peuple de Dieu.

Nouvelle Jérusalem

Cette section aurait pu s'intituler « 1'état éternel », mais le terme
biblique qui exprime cette idée est « Nouvelle Jérusalem ». Lorsque
le régne du Messie sur Terre prendra fin, il transmettra la royauté a
Dieu le Pere. Ce faisant, le Fils se soumet au Pere afin que le Pere soit
tout en tous. Jésus sera le roi incontest¢ de la Terre pendant le
millénaire, le Roi des rois et le Seigneur des seigneurs, mais lorsque
cette Terre disparaitra et que tous les incroyants seront jugés, seule la
Nouvelle Jérusalem subsistera, avec le trone de Dieu et de 1'Agneau.

Dans sa vision du Jugement dernier, Jean fait une déclaration claire
sur l'univers créé. 1l dit que la terre et le ciel s'enfuirent de devant la



présence de Dieu, et qu'il ne fut plus trouvé de place pour eux (Ap
20:11). Apres le jugement, la mort et I'enfer sont jetés dans 1'étang de
feu, et quiconque ne figure pas dans le livre de vie est voué¢ au méme
sort. C'est la fin du monde et de toute la création.

Des érudits tels que RH Charles, Theodore Zahn et GR Beasley-
Murray interprétent la vision de la Nouvelle Jérusalem comme
millénaire plutdt que comme un état éternel, mais la relation qui y est
décrite entre Dieu et son peuple est éternelle. Les saints entrent dans
la Nouvelle Jérusalem et dans I'éternit¢ a la résurrection et y
demeurent pour toujours (Ap 22:3-4). Elle est décrite comme a la fois
millénaire et éternelle.

Apocalypse 21:24 parle des nations marchant a la lumiére de la gloire
de Dieu, qui brille depuis la Nouvelle Jérusalem. Jean dit ensuite que
les portes sont toujours ouvertes et que les rois de la terre y apportent
leur splendeur (Ap 21:25-26). Ceci accomplit la prophétie d'Isaie 60,
qui décrit la glorification de la Jérusalem terrestre et de son temple,
tandis que les nations y apportent leurs richesses. Jean nous rappelle
ensuite que seuls ceux dont le nom est inscrit dans le livre de vie de
I'Agneau peuvent entrer dans la Nouvelle Jérusalem. Le temps et
1'éternité, la terre et le ciel, se rejoignent dans ces versets. Les saints
régneront sur la terre pendant le millénaire depuis la Nouvelle
Jérusalem. Le trone de Dieu et de 1'Agneau y est présent, mais en
méme temps, le Messie siégera sur le trone davidique dans la
Jérusalem terrestre (Ez 43:6-7).

Dieu habite dans la Nouvelle Jérusalem, et Jésus est mentionné sept
fois comme I'Agneau. La ville sainte est appelée « I'épouse de
I'"Agneau », et il est fait mention des douze apoétres de I'Agneau et de
son livre de vie. Le Pére et le Fils sont liés de trois manieres : la gloire
de Dieu éclaire la ville et I'Agneau en est la lampe, tandis que le trone
de Dieu et de I'Agneau est mentionné deux fois. Il n'y a pas de temple
dans la Nouvelle Jérusalem, car le Seigneur Dieu Tout-Puissant et
I'Agneau s'y trouvent, mais il y a un temple dans la Jérusalem terrestre,
ou les nations non régénérées viennent l'adorer. Le titre « Agneau »
apparait 28 fois dans 1'Apocalypse. Bien que le mot grec soit
diminutif, il n'avait plus ce sens au premier siccle. Il pourrait plutot
désigner le bélier de téte, qui mene son troupeau a la victoire. Il est le
berger (Ap 7:17), qui guide les nations avec une verge de fer.



L'Agneau de 1'Apocalypse est le Christ glorifi¢, intronis¢ auprés de
Dieu et victorieux de toutes les forces opposées, humaines ou
démoniaques. Dans Apocalypse 5, il est 'Agneau immolé¢, et plusieurs
versets parlent du sang de I'Agneau qui a racheté des hommes pour
Dieu de toute tribu et de toute nation.

La Nouvelle Jérusalem et la Jérusalem terrestre

1. Auretour du Messie, le mont des Oliviers se divise en deux et
Jérusalem s'éleéve au-dessus des montagnes environnantes (Mi
4:1-2). L'instruction provient de Sion, et la parole de Dieu de
Jérusalem. La source qui jaillit du temple (J1 3:18, Ez47:1-12,
Za 14:8) et du trone (Ap 22:1-2) apporte des bénédictions
physiques au monde (cf. Ap 7:17, 21:6b, 22:17).

2. La Nouvelle Jérusalem symbolise I'union du Messie et de son
épouse, 1'Eglise, I'union de Dieu et de son peuple. Une fois
ressuscitée, 1'Eglise vit dans cette communauté éternelle,
pendant et apres le millénaire.

3. La grande muraille de la Nouvelle Jérusalem symbolise la
sécurité ; les douze fondations représentent I'enseignement des
apotres ; les douze portes représentent 1'expérience d'Israél ;
les rues d'or représentent la richesse et la gloire ; les vastes
dimensions cubiques représentent l'espace ; le fleuve de vie
représente la vie éternelle ; l'arbre de vie représente la santé et
la liberté face a la malédiction et a la mort. Il n'y a pas de
temple parce que Dieu est présent en personne, et il n'y a ni
soleil ni lune parce que Dieu et 'Agneau les éclairent.

4. Les promesses faites aux conquérants dans les sept lettres
incluent le fait d’avoir le nom de la Nouvelle Jérusalem écrit
sur elles, d’étre assis avec le Messie sur son trone terrestre et
d’avoir autorité sur les nations.

5. Lanouvelle Jérusalem descend du ciel, d'aupres de Dieu. Elle
ne fait pas partie de cette création, mais sa gloire est visible
comme une lumicre éclatante qui recouvre la Jérusalem
terrestre. La ville sainte est composée de ses habitants : Dieu,
les anges et les rachetés. Pour que Jean la voie dans sa vision,
il fut transporté en Esprit sur une trés haute montagne (Ap
21:10-11). Les infrastructures de la ville sont symboliquement



décrites comme de l'or et des pierres précieuses, car nous ne
pouvons comprendre les choses célestes.

6. Les nations qui survivent a la Grande Tribulation se rendent a
Jérusalem pour adorer le Seigneur année apres année.

7. Faisant allusion a Esaie 60:11, qui décrit la Jérusalem terrestre,
les portes ne sont jamais fermées, de jour comme de nuit, et
les rois de la terre y apportent leur splendeur. Ils ne peuvent
entrer dans la Nouvelle Jérusalem, car elle est réservée aux
rachetés et se trouve dans le royaume céleste..

8. Les rachetés ont acces a l'arbre de vie (Ap 22:14) et sont
immortels. Les feuilles servent a la guérison des nations de la
Terre, qui sont servies par les rachetés, décrits comme un
royaume de prétres. Les malfaiteurs sont décrits comme étant
hors de la Nouvelle Jérusalem (Ap 22:15), faisant allusion a la
G¢éhenne, symbole de 'enfer.

9. Les huit derniers chapitres d'Ezéchiel sont une vision de la
Jérusalem terrestre pendant le Millénium. On y trouve un
nouveau temple et un partage des terres entre le prince, le
sacerdoce, les Lévites et toutes les tribus d'Israél. Israél est le
peuple de Dieu sur Terre, qui supervise le culte au temple.

10. Jésus le Messie est le roi d’Israél et régne sur le monde entier.

L'essence de la vie éternelle au paradis

Dieu fait toutes choses nouvelles - ce que I'ceil n'a point vu, ce que
l'oreille n'a point entendu, et ce que 1'esprit n'a point imaginé, ce que
Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment (1 Co 2:9).

Relations - Le Dieu trinitaire demeure éternellement avec son peuple
racheté. Ils sont son peuple, parfois appelés enfants, et il est leur Dieu.
Ils vivent dans le royaume céleste et voient sa face. Il n'y a pas de
temple la-bas, car Dieu est présent en personne. Ils le servent et
régnent avec lui.

Lumiére et vie - Le fleuve d'eau vive apaise toute soif, I'arbre de vie
communique la vie et porte des fruits abondants pour une satisfaction
totale. Les feuilles symbolisent la santé et le bien-étre. La-bas, la nuit
n'existe pas, et le soleil et la lune ne sont pas nécessaires, car Dieu est
lumicre.



Bonheur - L4, il n'y a ni malédiction ni effet de malédiction. Il n'y a
pas de mort, les saints sont immortels. Il n'y a ni souffrance, ni larmes,
ni douleur. Il n'y a ni incroyants, ni malfaiteurs, ni rien d'impur,
seulement ceux qui sont inscrits dans le livre de vie de 1'Agneau.

Gloire - La ville resplendit de la gloire de Dieu. Les pierres
précieuses, les portes de perles et les rues d'or symbolisent la gloire
qui attend le peuple de Dieu. C'est la gloire de la richesse, de la
royauté, de la santé, de la plénitude, de la pureté, de la suffisance et
du bonheur.

Royauté - Celui qui vaincra héritera de tout cela. Les saints régneront
éternellement (Ap 22:5), allusion a Daniel 7:18 ou ils héritent de la
souveraineté, de la puissance, et de la grandeur de tous les royaumes
sous les cieux. Leur royauté est éternelle, et tous les dirigeants les
serviront et leur obéiront.

La création et la nouvelle création

Que nous réserve l'avenir ? Les scientifiques sont plutot pessimistes
quant a I'avenir de 'univers et se demandent ce que I'homme peut faire
pour assurer sa survie. Je doute qu'ils puissent faire autre chose que
prendre soin de l'environnement. L'avenir a toujours été, et sera
toujours, entre les mains de Dieu. L'homme a le choix entre le paradis
et I'enfer. Pour ceux qui choisissent de suivre le Sauveur, un avenir
glorieux est promis. Nous vivons dans une dimension spatio-
temporelle et cet univers physique est tout ce que nous connaissons.
Mais la Bible nous parle de Dieu, le Créateur, qui vit dans une autre
dimension appelée le ciel. Nous ne pouvons le voir, car nous n'y
vivons pas. Mais qu'en est-il de I'avenir ? Nous avons la promesse d'un
ciel et d'une Terre renouvelés, et d'une Nouvelle Jérusalem. Quel est
le lien entre ces lieux et notre Terre actuelle ? A quoi ressemblera la
vie dans ces nouveaux espaces ? Que pouvons-nous dire de la
continuité ou de la discontinuité de I'étre humain et de la création, avec
sa géologie, sa flore et sa faune ?

Le royaume messianique sera la continuation de la Terre actuelle. Le
monde actuel et ses infrastructures seront totalement dévastés par les
guerres et les tremblements de terre lors de la Grande Tribulation,
mais I'humanité et la création survivront. Le gouvernement du Messie
sera une théocratie, non pas le régne de Dieu seul, mais celui du



Messie et de sa monarchie. Il restaurera le monde et éliminera toute
forme de mal. La création actuelle est asservie a la décadence et a la
dégradation ; tout meurt et dégénére. L'énergie de l'univers évolue
progressivement vers le désordre. Romains 8:21 dit que la création
sera libérée de 1'esclavage de la corruption et amenée a la liberté de la
gloire des enfants de Dieu. La malédiction sera levée lorsque le Messie
ramenera la Terre a un état idéal. Mais a quoi meénera cette libération ?
La création ne deviendra pas immortelle, mais elle connaitra la
libération de l'esclavage de la corruption. Godet, dans son
commentaire sur 1'épitre aux Romains (p. 315), dit que cette liberté
exprime le développement incontrélé de toutes les facultés de vie, de
beauté et de perfection dont cette nouvelle nature sera dotée. Il n'y a
ici ni résurrection ni immortalité ; I'individu, dans le monde animal ou
végétal, n'est que la manifestation temporaire de I'espéce.

Il ne faut pas confondre la renaissance ou régénération de la nature
durant le millénaire avec la glorification de I'humanité rachetée. Cette
glorification commence par la résurrection, qui est une transformation
du corps conduisant a I'immortalité. C'est le début du processus par
lequel les humains rachetés accédent a des corps surnaturels,
deviennent héritiers du royaume du Messie, s'unissent formellement
au Christ et participent a la nature divine (2 Pi 1:4). Ils régneront avec
Dieu pour toujours. Les animaux et le reste de la création ne sont pas
inclus. La création est vouée a l'anéantissement, comme le prédisent
les scientifiques, mais cela se produira au moment parfait choisi par
Dieu. Avant d'étre anéantie, elle sera parfaitement restaurée durant
I'ére des mille ans.

Il n'existe que deux destinations ultimes pour 'humanité : ce que l'on
appelle généralement le paradis et l'enfer. Il existe également un état
intermédiaire apres la mort. Pour le croyant, on parle de « présence
auprés du Seigneur », pour l'incroyant, c'est 1'Hadés, le monde
souterrain. A la résurrection, les croyants ressusciteront dans la
Nouvelle Jérusalem, d'ou ils gouverneront la Terre. Apres le
millénaire, les croyants continueront de régner avec Dieu, tandis que
les incroyants seront ressuscités et condamnés.

De nombreuses questions se posent au sujet du millénaire. Qui vivra
sur Terre pendant ce millénaire ? Des €tres humains naissent-ils et
meurent-ils pendant ce millénaire ? Y a-t-il une possibilité¢ de salut



pendant ce millénaire ? Les saints glorifiés, dans leurs corps
ressuscités, seront-ils mélés aux mortels sur Terre pendant ce
millénaire ?

Ma position sur ces choses a ¢été clairement exprimée. Les saints
ressuscités, dans leurs corps immortels, vivront dans la Nouvelle
Jérusalem, et non sur Terre. Néanmoins, ils gouverneront la Terre. En
tant que famille royale, ils constituent la monarchie régnante. Ils
n'auront plus d'enfants et ne mourront jamais. Les sujets du royaume
sont les survivants de la Grande Tribulation, aussi bien Israél, qui a
été sauvé, que les nations, qui sont incroyantes. Jérusalem sera la
capitale du monde et le Messie sera roi sur toute la Terre. Durant le
millénaire, il y aura un seul Seigneur, et son nom, le seul digne
d'adoration. Rien dans la Bible ne prouve que le Messie sera visible,
si ce n'est sa gloire, qui remplira le temple de Jérusalem. Ce temple
sera le centre du culte des nations, qui viendront y apporter des
offrandes et rendre hommage au roi.

Les saints auront des corps semblables a ceux de Jésus ressuscité et
apparaitront sur Terre dans leurs roles de prétres et de dirigeants (Mt
5:5,1 Co 6:2, Ap 5:10). Dans une parabole pertinente, Jésus confie a
un serviteur la responsabilité de dix villes (Lc 19:17) et, plus tard, dans
'Apocalypse, il confeére aux vainqueurs l'autorité sur les nations (Ap
2:26). Les incroyants bénéficieront de conditions de vie idéales sur
Terre durant ces jours, et il est probable qu'ils auront la possibilité
d'étre sauvés. Mais la rébellion a la fin des mille ans, lorsque Satan
sera libéré de sa prison, indique que la derniere génération ne sera pas
régénérée. Les défunts seront enterrés et ressuscités lors du Jugement
dernier. Les croyants rejoindront alors les ¢€lus dans la Nouvelle
Jérusalem, tandis que les incroyants seront condamnés a I'enfer.

La génération juive qui survivra a la Grande Tribulation se convertira
apres le retour de Jésus, mais ne sera pas enlevée a ce moment-la. Le
Messie répandra son Esprit sur elle et elle sera purifiée du péché et de
I'impureté (Za 12:10, 13:1). Elle entrera dans le Millénium en tant que
nation rachetée par Dieu, Israél. Dans leur incrédulité passée, elle a
perdu le royaume, mais elle servira Dieu comme prétres et 1évites au
Temple afin que les nations puissent venir adorer Dieu de maniére
acceptable.



Dans la Nouvelle Jérusalem, la mort n'existe pas ; tous ses habitants
sont immortels. Cette ville sainte est la demeure de Dieu, du Messie,
des anges et des rachetés. Ces derniers entreront dans cet état lorsqu'ils
seront ressuscités a I'arrivée du Messie, et ils vivront et régneront avec
lui pour toujours. Ils régneront sur la terre pendant le millénaire depuis
la Nouvelle Jérusalem. La ville sera située dans une dimension spatio-
temporelle différente, et les saints feront la navette entre la ville et la
Terre, comme Jésus l'a fait pendant les 40 jours suivant sa
résurrection, et comme les anges l'ont toujours fait. La Nouvelle
Jérusalem correspondra a la Jérusalem terrestre et la surplombera, ou
la chevauchera, de sorte que les deux, en quelque sorte, ne feront plus
qu'un. C'est la ville sainte, car Dieu y est présent. Le roi juif supréme,
le Messie, est également 1a sur le trone. Ses portes portent le nom des
douze tribus d'Israél, et sa fondation celui des apotres. Les rachetés
ont leurs noms inscrits dans le livre de vie de '"Agneau et constituent
la famille royale. Durant le millénaire, les nations verront la lumiére
de la gloire de Sion (Isaie 60:3, Apoc. 21:24) et y apporteront leurs
richesses, destinées au temple de la Jérusalem terrestre, car rien
d'impur ne peut pénétrer dans la cité céleste (Ap 21:27). Cette cité est
un lieu ou il n'y a plus ni mort, ni pleurs, ni douleur. Dieu a dit qu'il
ferait toutes choses nouvelles (Apoc. 21:5). Ce qui est dit dans
Apocalypse 21:2 — 22:5 ne décrit pas le monde sous le regne du
Messie, mais la Nouvelle Jérusalem céleste. Hormis son lien avec
Jérusalem en tant que cité de Dieu, la ville sainte n'a aucune continuité
avec la planéte Terre. La terre est temporaire, la ville sainte est
¢éternelle. Jésus a dit que le ciel et la terre passeront, et Hébreux 12:26-
28 enseigne la disparition des choses créées, des choses ébranlables,
afin que seul subsiste ce qui est inébranlable.



