
 

 

13. LE ROYAUME DE DIEU 

EST NOTRE DESTINATION 

 

Alors le roi dira à ceux qui seront à sa droite : Vous que mon 

Père a bénis, venez et prenez possession de la royauté qui vous 

a été préparée dès la fondation du monde (Mt 25:34). 

Le paradis est-il vraiment notre maison ? 

C'est incroyable, mais la plupart des chrétiens n'ont pas vraiment idée 

de leur destination. Ils ne comprennent pas clairement ce que la Bible 

enseigne comme destination. Certaines traductions de la Bible 

donnent une fausse impression, notamment celles que l'on appelle des 

paraphrases. Il est déconseillé d'être trop littéral dans la traduction de 

la Bible, mais à l'opposé, on trouve les versions paraphrasées, comme 

Le Message ou La Bible Vivante, dont l'interprétation est 

excessivement influencée par la culture moderne. Le résultat 

ressemble à un film tourné sur une époque révolue, mais tout cela 

semble très XXIe siècle. Il n'y a qu'une seule destination claire pour 

les rachetés : « être avec le Seigneur ». 

Où allons-nous ? 

La terminologie chrétienne courante voudrait qu'après la mort, nous 

allions au ciel, point final. En lisant Hébreux dans la Bible vivante, j'ai 

remarqué plusieurs références au ciel qui semblaient contre nature (Hé 

10:34, 11:10, 14). En cherchant le grec, je n'ai trouvé aucune mention 

du ciel ; il était plutôt question d'une ville ou d'un pays que les fidèles 

attendaient avec impatience. 

Alors que Jésus était pendu à la croix, il a dit au malfaiteur qui avait 

cru en lui qu'il serait avec lui au paradis ce jour-là même (Lc 23:43). 

Le paradis est mentionné trois fois dans le NT. Paul dit qu'il a été 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


enlevé au troisième ciel (2 Co 12:2), qu'il définit comme le paradis 

(verset 4). Jésus a promis à ceux qui vainqueraient qu'il leur donnerait 

le droit de manger du fruit de l'arbre de vie qui se trouve dans le 

paradis de Dieu (Ap 2:7). 

À leur mort, les chrétiens rejoignent le Seigneur. Paul a dit qu'il 

hésitait entre deux possibilités : continuer à vivre et servir Dieu ici-

bas, ou partir et être avec le Christ, ce qui est de loin préférable (Php 

1:23). Il a également affirmé que si la tente terrestre où nous vivons 

est détruite, nous avons au ciel un édifice qui vient de Dieu, une 

demeure éternelle qui n'a pas été construite de main d'homme (2 Co 

5:1). Beaucoup interprètent cela comme une référence au corps 

ressuscité que nous recevrons au retour de Jésus. D'autres pensent 

que, comme le dit le texte, nous avons déjà cet édifice de Dieu, il ne 

s'agit pas du corps ressuscité, mais de la demeure des rachetés au ciel 

(la Nouvelle Jérusalem). Jésus a dit que la maison de son Père avait 

de nombreuses demeures et qu'il allait préparer une place pour ses 

disciples (Jn 14:2). Paul a ajouté que, dans le cadre de notre salut en 

Christ, nous avons été ressuscités avec lui et assis avec lui au ciel 

(Eph 2:6). Il a également dit que la Jérusalem d'en haut est libre et 

qu'elle est notre mère (Ga 4:26). L'épître aux Hébreux est riche en 

enseignements sur cette ville. Dieu a préparé une ville pour les 

croyants (11:16). Les chrétiens sont venus au mont Sion, à la cité du 

Dieu vivant, la Jérusalem céleste (12:22), et attendent donc la cité à 

venir (13:14). Puis, dans l'Apocalypse, Jean voit cette ville, la 

Nouvelle Jérusalem, descendre du ciel, d'auprès de Dieu. C'est un lieu 

glorieux, et Jean la voit descendre du ciel sur la terre. 

Nous pouvons conclure de ces versets que la Cité sainte est la demeure 

éternelle que Dieu nous a préparée. Notre esprit y entre à notre mort 

afin que nous ne soyons pas laissés errer nus dans l'espace. Le corps 

ressuscité n'apparaîtra que plus tard, au retour de Jésus. 

L'état intermédiaire - le « paradis » 

L'« état intermédiaire » n'est pas un terme biblique, mais il désigne 

l'état spirituel des croyants entre la mort et le retour du Messie sur 

terre. Les corps des chrétiens décédés se décomposent dans la tombe 

ou sont brûlés par incinération. Ils n'existent qu'en tant qu'esprits ou 

âmes humaines. Paul dit qu'il préférerait quitter son corps et demeurer 



auprès du Seigneur (2 Co 5:8). Il s'agit d'une étape temporaire, et non 

d'un état final de félicité et de glorification. Les martyrs que Jean a 

vus en Ap 6:9-11 étaient là en tant qu'esprits ou âmes désincarnés. Ils 

se demandent combien de temps il faudra avant que Dieu ne juge les 

méchants qui restent sur terre. Ils attendent quelque chose et on leur 

dit d'attendre que le nombre de leurs compagnons de service ou frères 

soit complet. Jean les revoit en Ap 20:4, où ils sont maintenant 

ressuscités et régneront avec le Messie pendant mille ans. Leur 

glorification est enfin achevée. 

Considérer le ciel comme la destination finale des justes est 

regrettable, car cela ne laisse pas autant de place à l'imagination que 

le millénium. Selon Paul, l'espérance chrétienne réside dans notre 

adoption comme fils ; la rédemption de notre corps (Romains 8:23), 

qui se matérialisera à la venue du Messie. L'Écriture affirme 

clairement que nous sommes déjà enfants de Dieu (Jn 1:12, 1 Jn 3:2, 

Rm 8:15-16, Ga 3:26, 4:4-7), mais Paul affirme que nous attendons 

avec impatience notre adoption comme fils, la rédemption de notre 

corps (Rm 8:23). Nous sommes déjà enfants de Dieu, mais ce que nous 

serons n'a pas encore été révélé. Cela rejoint l'enseignement selon 

lequel nous sommes déjà héritiers ; notre glorification est encore à 

venir. Notre espérance devrait donc reposer sur la résurrection, le 

festin des noces de l'Agneau, la vie dans la Nouvelle Jérusalem et le 

règne de la Terre pendant le règne messianique. 

Jésus a dit qu'il s'en allait nous préparer une place et qu'il reviendrait 

nous chercher afin que nous soyons avec lui. C'est une erreur de croire 

que Jésus reviendra sur terre pour une visite momentanée. Si les 

chrétiens vont auprès du Seigneur après leur mort, pourquoi Jésus 

devrait-il revenir sur terre pour nous chercher ? Pourquoi la 

résurrection ne pourrait-elle pas avoir lieu au ciel ? Reste-t-il quelque 

chose dans la tombe qui puisse faire partie d'une personne 

ressuscitée ? Le corps de résurrection est spirituel, mais comme Jésus 

nous l'a montré, il pourrait apparaître sur terre avec un corps de chair 

et d'os (Lc 24:39). Dieu a prévu que nous ayons de nouveaux corps 

grâce à la résurrection, car l'homme n'est pas complet sans un corps, 

et la résurrection le rendra entier. Les habitants du ciel n'ont pas de 

corps ; les corps sont conçus pour vivre sur terre. C'est pourquoi, 

lorsque Jésus reviendra, il nous donnera nos corps de résurrection, afin 

que nous puissions régner sur une Terre renouvelée, et Dieu établira 



sa demeure parmi les hommes et demeurera avec eux. Ils seront son 

peuple, et Dieu lui-même sera avec eux et sera leur Dieu (Ap 21:3). 

Notre tente terrestre est temporaire ; l'édifice de Dieu est permanent. 

Dans la maison du Père, une ville, se trouvent de nombreux lieux que 

Jésus a préparés pour nous. Mais qu'est-ce que c'est vraiment ? Les 

joyaux, les perles et les rues d'or sont symboliques, tout comme l'arbre 

de vie et le fleuve de vie. Ils symbolisent la gloire et l'immortalité dont 

nous jouirons, mais notre véritable mode d'existence à ce moment-là 

n'a pas été révélé. Aucun esprit ne peut concevoir ce que Dieu a 

préparé pour ceux qui l'aiment. Le ciel n'est pas une utopie. 

La Grande Tribulation – la dernière semaine 

Les trois premières années et demie de cette horrible « semaine » sont 

décrites par les quatre premiers sceaux, trompettes et coupes. Un quart 

de la population mondiale sera tué pendant cette période de guerre, de 

famine et, très probablement, de contamination radioactive. L'empire 

mondial final dominera le monde comme une coalition de nations, 

dévorant le monde entier, le piétinant et l'écrasant (Dn 7:23). La fumée 

et la contamination nucléaire résultant de ces guerres causeront 

beaucoup de dévastation et de souffrance. L'Antéchrist renversera 

trois autres dirigeants mondiaux et émergera comme un puissant 

dictateur. Il conclura un accord contraignant avec de nombreuses 

nations (ou la majorité d'Israël) pour sept ans, mais au milieu de cette 

période, il le rompra. Dans son commentaire sur Daniel, CF Keil 

interprète cela comme suit : « Ce prince impie imposera à la masse du 

peuple une alliance solide pour qu'ils le suivent et se donnent à lui 

comme leur Dieu. » 

Durant la seconde moitié de la tribulation de sept ans, avec l'aide de 

son responsable des affaires publiques, le Faux Prophète, il s'érigera 

en Dieu, la seule personne à adorer. Par une campagne de blasphème, 

d'injustice politique, de harcèlement social, de privation économique 

et de meurtres, il mettra fin aux religions organisées, y compris le 

christianisme et le judaïsme. Il s'opposera à tout prétendu dieu et objet 

de culte et s'élèvera au-dessus de lui. Il s'assiéra dans le sanctuaire de 

Dieu et déclarera que lui seul est Dieu (2 Th 

 2:4). Mais il y aura une opposition politique. Son empire est décrit 

comme un mélange de fer et d'argile, métaphore de l'instabilité. Le « 



roi du Sud » (probablement une coalition musulmane dirigée par 

l'Égypte) se rebellera, et le « roi du Nord » (probablement une autre 

coalition musulmane dirigée par la Turquie) se déchaînera contre lui. 

L'Antéchrist envahira de nombreux pays, dont Israël, puis des 

nouvelles en provenance de l'Est et du Nord (au-delà de l'Euphrate) 

l'alarmeront. Il connaîtra finalement sa fin près de Jérusalem, à la 

venue du Messie. Avec le Faux Prophète, il sera capturé et envoyé 

directement en enfer. Les cinquième et sixième trompettes et coupes 

évoquent cette période. Les sauterelles et les chevaux qu'elles 

décrivent symbolisent la guerre moderne : bombes, missiles et chars. 

Le nombre de soldats engagés dans la bataille finale d'Armageddon 

est estimé à 200 millions, au cours de laquelle un tiers supplémentaire 

de l'humanité sera tué. 

L'Église pendant la Grande Tribulation 

Certains prétendent que l'Église n'est pas mentionnée sur Terre 

pendant la Grande Tribulation, ce qui étaye leur théorie selon laquelle 

l'enlèvement des saints a lieu avant le début de la tribulation. Les 

chrétiens doivent être informés des événements futurs et savoir à quoi 

s'attendre, et savoir s'ils connaîtront ou non les années horribles de la 

Grande Tribulation. L'une des raisons pour lesquelles Dieu nous a 

donné l'Apocalypse est certainement de préparer l'Église à cette 

période de persécution et de martyre. Il a été écrit spécifiquement pour 

les serviteurs de Dieu dans les Églises, afin de leur montrer ce qui doit 

arriver (Ap 1:1). Chaque fois que nous voyons le mot « saints » (12 

fois), « serviteurs de Dieu » (10 fois), ou « ceux qui rendent 

témoignage à Jésus » (9 fois), ce sont les chrétiens qui sont au centre 

de l'attention.De nombreux versets parlent des chrétiens persécutés et 

martyrisés pendant la Grande Tribulation et de leur besoin 

d'endurance (Ap 1:9, 6:9-11, 7:3, 12:17, 13:7-10, 14:12, 16:6, 17:6, 

18:20, 24, 20:4). La présence de chrétiens à cette époque est la preuve 

que la résurrection des justes et l'enlèvement des vivants n'auront pas 

lieu avant le jour du Seigneur, le jour du retour de Jésus. 

Daniel fait plusieurs déclarations claires concernant un avenir lointain 

(Dn 8:26). Il lui est annoncé que l'Antéchrist s'élèverait contre le Très-

Haut et anéantirait ses saints. Ils seront livrés à son pouvoir pendant 

trois ans et demi (7:25), détruisant les hommes forts et le peuple saint 



(8:24). Cependant, après ces trois ans et demi, lorsque la destruction 

du pouvoir du peuple saint prendra fin, tout cela prendra fin (12:7). 

Paul semble avoir ce texte à l'esprit lorsqu'il dit aux Thessaloniciens 

que le Jour du Seigneur ne viendra pas sans que la rébellion n'ait lieu 

auparavant et que l'homme de péché (l'Antéchrist), destiné à la 

destruction, ne soit révélé (2 Th 2:3). L'Antéchrist sera un athée qui 

honore la puissance militaire. Il plongera le monde dans une guerre si 

horrible qu'un tiers de la population mondiale sera massacrée (Ap 

9:18). La rébellion venue de l'Est et du Nord peut être identifiée à 

l'armée de 200 millions d'hommes lâchée sur l'Euphrate (Ap 9:13-16) 

et culminant à Harmaguédon au retour du Seigneur, où l'Antéchrist 

sera anéanti. La guerre sera continue pendant son règne, mais lorsque 

le Messie viendra, il sera tué d'une seule de ses paroles. 

Il n'est pas fait mention de personnes devenant croyantes pendant la 

Grande Tribulation, mais cela ne signifie pas que cela n'arrivera pas. 

Dans cette optique, examinons vingt passages qui indiquent que 

l'Église traversera la Grande Tribulation. Certains font référence à des 

martyrs dont l'âme est au ciel, mais tous témoignent de la présence de 

l'Église sur Terre pendant la Grande Tribulation. 

Ap 6:9 Lorsque (l'Agneau) ôta le cinquième sceau, je (Jean) vis 

sous l'autel les âmes de ceux qui avaient été immolés pour avoir 

annoncé la parole de Dieu et pour le témoignage qu'ils avaient 

rendu. 

On en déduit que les martyrs sont morts après l’ouverture des quatre 

premiers sceaux. 

6:11 Chacun d'eux reçut une robe blanche et il leur fut dit de se 

reposer un peu jusqu'à ce que soit complet le nombre de leurs 

frères, leurs compagnons de service qui seraient mis à mort 

comme eux. 

7:3 Ne souillez pas la terre, la mer et les arbres, jusqu'à ce que 

nous ayons mis un sceau sur le front des serviteurs de notre 

Dieu. 

Les serviteurs de Dieu dans l’Apocalypse (1:1, 2:20, 6:11, 7:3, 10:7, 

11:18, 19:2, 5, 22:3, 6) font toujours référence aux chrétiens. 



Les 144 000 de toutes les tribus d'Israël sont sur terre et, à première 

vue, pourraient sembler constituer Israël au sens littéral du terme, mais 

il s'agit d'un nombre symbolique (122 x 1 000) pour la totalité de 

l'Église. Si vous appartenez au Christ, vous êtes la descendance 

d'Abraham et héritiers selon la promesse (Ga 3:29). 

7:9, 14 Après cela, je vis une grande foule, innombrable. Ils 

venaient de toute nation, de toute tribu, de tout peuple et de toute 

langue. Ils se tenaient devant le trône et l'Agneau. Ils étaient 

vêtus de robes blanches et tenaient des palmes. … Ce sont ceux 

qui viennent de la grande tribulation. Ils ont lavé leurs robes et 

les ont blanchies dans le sang de l'Agneau. 

Ces innombrables saints sont issus de toutes les nations. Ceux qui sont 

vêtus de lin blanc dans l'Apocalypse (3:4, 4:4, 6:11, 7:9, 13-14, 19:8, 

14) désignent toujours les chrétiens. Ils sont devant le trône de Dieu 

au ciel parce qu'ils sont morts en martyrs chrétiens pendant la Grande 

Tribulation. 

8:3 (Un autre ange) reçut beaucoup d'encens à offrir sur l'autel 

d'or devant le trône, avec les prières de tous les saints. 

Ces prières sont priées par les saints souffrants sur terre (cf. 5:8) et les 

martyrs, demandant combien de temps il faudra avant que Dieu juge 

et se venge de ceux qui vivent sur terre et qui ont versé leur sang (6: 

10). 

9:4 Il leur a été dit de ne pas gâcher l'herbe, les buissons ou les 

arbres, mais seulement les personnes qui n'ont pas le sceau de 

Dieu sur leur front. 

Les saints qui ont été scellés au chapitre 7 ne doivent pas être blessés. 

11:8 Leurs corps sans vie reposeront sur la place de la grande 

ville qui est spirituellement appelée Sodome et Égypte, où leur 

Seigneur a été crucifié. 

Les deux témoins sont des chrétiens messianiques – des croyants juifs, 

dont le nombre d’adhérents dans le monde était estimé à 350 000 en 

2012 (Wikipedia). 

11:13 À cette époque, il y eut un violent tremblement de terre 

et un dixième de la ville (Jérusalem) s'effondra, 7 000 personnes 



furent tuées, et les survivants furent terrifiés et rendirent gloire 

au Dieu du ciel. 

Rendre gloire à Dieu suggère la repentance. Leur réaction contraste 

avec celle des incroyants impénitents qui maudissent Dieu (Ap 16:9, 

11, 21). Cependant, leur conversion massive attend l'arrivée du 

Messie, lorsqu'il répandra son Esprit sur eux (Za 12:10). 

12:17 Le dragon fut furieux contre la femme (Israël) et s'en alla 

combattre ses autres enfants, ceux qui gardent les 

commandements de Dieu et rendent témoignage à Jésus. 

13:7 (L'Antéchrist) a été autorisé à faire la guerre aux saints et 

à les vaincre. 

13:10 Si quelqu'un doit être emmené en captivité, il ira en 

captivité. Si quelqu'un doit être tué par l'épée, il sera tué par 

l'épée. Cela demande de la persévérance et de la foi de la part 

des saints. 

Cf. Jé 15:2. Le peuple de Dieu est pris dans les jugements de Dieu. 

L'Antéchrist recevra le pouvoir de faire la guerre aux saints, mais l'ère 

prendra bientôt fin, lorsque les saints ressusciteront. Ils sont donc 

encouragés à être fidèles, à endurer et à ne pas se soumettre à 

l'Antéchrist. 

14:1 Puis je vis l'Agneau debout sur la montagne de Sion, avec 

cent quarante-quatre mille hommes. Ils avaient son nom et le 

nom de son Père écrits sur leurs fronts. 

Le mont Sion est ici l'équivalent de la Nouvelle Jérusalem. L'Église 

chante un chant nouveau que nul ne peut apprendre, sauf ceux qui ont 

été rachetés de la terre. Ils suivent l'Agneau partout où il va. 

14:12-13 Cela exige de la persévérance de la part des saints, de 

ceux qui gardent les commandements de Dieu et gardent la foi 

en Jésus. Puis j'entendis une voix du ciel qui disait : Heureux 

désormais ceux qui meurent dans le Seigneur ! 

Un autre appel à l'Église pour qu'elle persévère durant la Grande 

Tribulation. La persécution sous l'Antéchrist est grande ; il fait la 

guerre aux saints et les vaincra (Ap 13:7). La bénédiction est 

prononcée sur ceux qui sont sur le point de subir le martyre. Ils ne 



doivent pas avoir peur, car ils seront bénis pour avoir donné leur vie 

au Seigneur. 

14:16 Celui qui était assis sur le nuage balança sa faucille sur la 

terre, et la terre fut moissonnée. 

Cette image de la moisson est la description la plus proche, dans 

l'Apocalypse, de la résurrection et de l'enlèvement de l'Église. Cf. Mc 

4:29, où la moisson du grain à la faucille est une image du 

rassemblement des justes. La moisson a lieu juste avant le 

déversement des sept coupes de colère. 

15:2 Je (Jean) vis comme une mer de verre mêlée de feu, et au 

bord de la mer se tenaient ceux qui avaient vaincu la bête, son 

image et le nombre de son nom, tenant des harpes de Dieu dans 

leurs mains. 

16:6 Dieu a donné à ceux qui adoraient l’Antéchrist le sang à 

boire comme ils le méritaient parce qu’ils ont versé le sang des 

saints et des prophètes. 

16:15 Écoutez ! Je viendrai comme un voleur. Heureux celui 

qui reste vigilant et habillé pour ne pas se mettre nu et être vu 

exposé. 

Les chrétiens sont exhortés à se tenir prêts. S'ils ne sont pas revêtus de 

la justice du Christ, leur caractère déficient sera évident : misérables, 

pitoyables, pauvres, aveugles et nus (Ap 3:17). 

17:6 Je (Jean) vit que la femme (Babylone) était ivre du sang 

des saints, du sang de ceux qui rendaient témoignage à Jésus. 

18:20 Réjouissez-vous sur (Babylone), vous, habitants du ciel, 

saints, apôtres et prophètes, car Dieu a tiré vengeance d'elle à 

votre place. 

Dieu a jugé Babylone pour la manière dont elle a traité l’Église. 

18:24 Le sang des prophètes, des saints et de tous ceux qui 

avaient été tués sur la Terre a été retrouvé en elle (Babylone). 

La femme coupable du meurtre de tous les chrétiens est définie 

comme la grande cité qui règne sur les rois de la Terre. Ce terme 

s'applique principalement à la capitale de l'Antéchrist, mais il englobe 



toutes les grandes villes de son empire, liées entre elles par la 

politique, le commerce et le divertissement. 

20:4b J'ai vu les âmes de ceux qui avaient été décapités parce 

qu'ils avaient rendu témoignage à Jésus et annoncé la parole de 

Dieu. Ils sont revenus à la vie et ont régné avec le Messie 

pendant mille ans. 

C’est la première résurrection, la résurrection des justes et 

probablement la résurrection de toute l’Église. 

Deux résurrections 

Le Credo de Nicée (version révisée 381) dit : 

Il est monté au ciel et siège à la droite du Père. Il reviendra dans 

la gloire pour juger les vivants et les morts, et son règne n'aura 

pas de fin.…nous attendons la résurrection des morts, et la vie 

du monde à venir. Amen! 

En harmonisant l'enseignement biblique, nous découvrons qu'il y a 

deux résurrections : celle des justes et celle des méchants. Les justes 

ressuscitent au début du règne messianique, tandis que les méchants 

ressuscitent et sont jugés à sa fin. Jésus a dit que ceux qui sont jugés 

dignes d'une place dans cet âge et dans la résurrection ne se marient 

pas et ne sont pas donnés en mariage. Et puisqu'ils participent à la 

résurrection, ils sont enfants de Dieu (Lc 20:35-36). « Cet âge » et les 

références à « l'âge à venir » (Mt 12:32, Mc 10:30, Lc 18:30, Eph 1:21, 

2:7) sont interprétés par le lexique grec BAG comme l'âge 

messianique. Les références à la première résurrection sont 

nombreuses, et dans les versets suivants, les ressuscités sont désignés 

comme les élus, les justes et ceux qui en sont dignes (Mt 24:30-31, Lc 

14:14, Jn 5:29, 11:25, 1 Co 15:22-23, 2 Co 4:14, Php 3:20-21, 1 Th 

4:15-17, Ap 20:4-6). Jésus fut le premier à être ressuscité. Lazare fut 

ramené à la vie, mais à proprement parler, il ne ressuscita pas, car il 

mourut de nouveau, et les ressuscités sont immortels. De nombreux 

saints décédés revinrent à la vie et apparurent à de nombreuses 

personnes après la résurrection de Jésus (Mt 27:52-53) en signe de ce 

qui allait arriver, mais ils ne furent pas ressuscités avec un corps 

immortel. Les Écritures indiquent clairement qu'il y a deux 

résurrections. Ceux qui sont décapités par l'Antéchrist (et 

https://en.wikipedia.org/wiki/Resurrection_of_the_dead
https://en.wikipedia.org/wiki/World_to_come


vraisemblablement tous les saints justes) reviennent à la vie et règnent 

avec le Christ pendant mille ans ; c'est la première résurrection. Les 

autres morts ne reviennent à la vie qu'après mille ans (Ap 20:4b-5). 

L'enlèvement 

Les saints vivants sont enlevés pour rencontrer le Seigneur dans les 

airs lors de la seconde venue, le retour de Jésus sur terre. Cela ne se 

fait pas en secret ; c'est une démonstration éclatante de puissance et de 

gloire. Il y aura un grondement puissant comme une cascade (Ez 43:2, 

Ap 1:15) et une forte sonnerie de trompette (1 Th 4:15). Les anges 

rassembleront les élus d'un bout à l'autre de la terre. Cela se produira 

très rapidement, en un clin d'œil ; ce ne sera pas une longue histoire. 

Les saints décédés seront d'abord ressuscités, puis les saints vivants 

seront transformés (1 Co 15:52). 

Les chrétiens ne seront pas laissés dans les ténèbres, de peur que le 

Jour du Seigneur ne les surprenne comme un voleur (1 Th 5:4). 

Autrement dit, le retour du Christ n'est pas imminent. Ils guetteront 

les signes et seront prêts à toute éventualité. Ils ne seront pas confus. 

Ils sauront que la venue du Seigneur et leur rassemblement auprès de 

lui n'auront lieu que si la rébellion a lieu au préalable et que 

l'Antéchrist se révèle (2 Th 2:1-3). Il s'opposera à tout prétendu dieu 

et objet de culte et s'élèvera au-dessus de lui, et s'installera dans le 

temple juif (Mt 24:15, 2 Th 2:4), se proclamant Dieu. Jean reçoit un 

roseau et est chargé de mesurer le temple de Dieu (Ap 11:1-2), 

confirmation qu'un troisième temple sera construit à Jérusalem dans 

les derniers jours. 

La seconde venue n'est pas imminente, car la rébellion n'a pas encore 

eu lieu. L'Antéchrist apparaîtra au moins sept ans avant le retour du 

Christ, et il s'installera au Temple trois ans et demi avant. Les chrétiens 

devraient donc être attentifs à la montée de l'Antéchrist et de son 

empire mondial. Mais leur espoir repose sur la seconde venue du 

Christ, l'enlèvement et le règne millénaire sur Terre. Personne ne 

connaît le jour du retour du Messie, mais Paul a dit qu'il ne reviendrait 

pas avant que la rébellion de l'humanité contre Dieu n'ait lieu et que 

l'homme d'iniquité ne se soit révélé (2 Th 2:3). Dieu n'a pas laissé son 

peuple dans l'ignorance à ce sujet. Sa venue ne le surprendra pas. La 

Bible ne laisse aucune place à un enlèvement secret. 



Le NT ne contient aucun enseignement clair sur le salut après la 

résurrection et l'enlèvement. Une seule résurrection des justes est 

mentionnée. Dans la parabole des vierges, le moment est venu où la 

porte fut fermée. Paul précise qu'il y a une date précise où le nombre 

total des chrétiens sera atteint, et c'est celle du retour du Seigneur 

Jésus. Après ce moment, la porte sera fermée à la monarchie. Tous les 

saints seront entrés, et aucun autre ne pourra régner avec Christ 

pendant son règne sur terre. 

Cependant, Israël sera sauvé après l'arrivée du Seigneur. L'obstination 

s'est emparée d'une partie d'Israël jusqu'à ce que tous les élus des 

nations soient parvenus à la foi, alors tout Israël sera sauvé, comme il 

est écrit : « Le libérateur viendra de Sion, et il détournera de Jacob 

l'impiété » (Rm 11:25-26). Lorsque l'Esprit sera répandu sur tout 

Israël, ils seront sauvés, mais trop tard pour participer à la résurrection 

et pour faire partie de la monarchie. Leur rôle dans l'ère du royaume 

est différent. 

1. L’ère de l’Église continue jusqu’à la fin de l’ère de la grâce 

2. Jésus revient et l'Église est ressuscitée et enlevée 

3. Israël est sauvé et rétabli comme peuple de Dieu sur Terre 

4. L’Église gouverne le monde avec le Messie de la Nouvelle 

Jérusalem. 

Dans la parabole des talents, Jésus enseignait que le royaume de Dieu 

serait enlevé aux Juifs et donné à un peuple qui en produirait les fruits 

(Mt 21:43). Israël serait quand même sauvé, mais il serait privé de la 

royauté. Il sera sauvé lorsque le Messie viendra à Sion pour sauver 

Israël de ses ennemis (Es 52:8-10). Puis Paul dit qu'il viendra de Sion 

et bannira l'impiété de Jacob (Rm 11:26). Lorsque Jésus pardonnera à 

Israël son péché d'incrédulité en lui, il renouvellera son alliance avec 

eux, condition préalable à leur renouvellement en tant que peuple de 

Dieu parmi les nations. 

Les chrétiens ne subiront pas la colère de Dieu 

Nous sommes appelés à souffrir pour Christ (Ac 14:22, Php 1:29), 

mais pas à subir la colère de Dieu. Le sceau de Dieu sur le front des 

croyants (Ap 7:3) est son sceau de propriété, garantissant leur sécurité 

éternelle, mais ne garantit pas la protection contre la persécution ou le 

martyre. La mort sera passagère, car elle a été vaincue. Les chrétiens 



ne sont pas destinés à subir la colère, mais à connaître le salut. Jésus 

les sauvera de la colère à venir, mais l'Église devra traverser la Grande 

Tribulation. La prière de Jésus pour ses disciples n'est pas que Dieu 

les retire du monde (comme lors d'un enlèvement pré-tribulationnel), 

mais qu'il les protège du malin (Jn 17:15). Des milliers de chrétiens 

meurent chaque année en martyrs. Ils perdent la vie pour Christ, mais 

obtiennent la vie éternelle. Ils ne subissent pas la colère de Dieu ; il 

n'y a ni condamnation ni châtiment pour ceux qui sont en Jésus-Christ. 

Le sceau est apposé sur les serviteurs de Dieu afin qu'ils ne soient pas 

touchés par les calamités qui suivent l'ouverture des sceaux. Puis, 

après la cinquième trompette, il est dit aux sauterelles de ne pas nuire 

à ceux qui portent le sceau de Dieu (Ap 9:4). Et après le déversement 

de la première coupe de colère, des ulcères douloureux n'apparaissent 

que sur ceux qui portent la marque de la bête (Ap 16:2). 

Le millénaire 

Le NT donne peu de détails sur le règne du Messie, mais Apocalypse 

20 répète six fois qu'il durera mille ans et affirme clairement que les 

justes régneront avec Christ durant cette période. Mille ans peut être 

symbolique, mais cela ne signifie pas qu'il ne soit pas littéral. Comme 

nous n'avons aucune preuve de sa durée, nous devons conserver la 

terminologie des Écritures. Cela ne signifie pas pour toujours, pour 

plusieurs raisons. Jésus a dit que le ciel et la terre passeraient, mais ses 

paroles ne passeraient jamais. Paul a prophétisé qu'à la fin des temps, 

le Christ remettrait le royaume à Dieu le Père, et qu'au jugement 

dernier, le ciel et la terre s'enfuiraient de la présence de Dieu sans 

laisser de trace. Reste l'affirmation amillénariste selon laquelle le 

millénium ne fait pas référence à un règne messianique sur Terre, mais 

au règne actuel du Christ depuis le ciel. Cependant, Satan est lié 

pendant le millénaire pour l'empêcher de tromper les nations, puis jeté 

en enfer, là où l'Antéchrist et le Faux Prophète avaient été jetés cent 

ans plus tôt. De plus, la première résurrection qui a lieu au retour du 

Christ est suivie d'une autre à la fin des mille ans. La prophétie d'Isaïe 

concernant les nouveaux cieux et la nouvelle terre est clairement 

terrestre. Il mentionne Jérusalem, Israël, la construction de maisons, 

la plantation de vignes, la mort de vieillesse, la Nouvelle Lune et le 

Sabbat. Les vingt pages d'Ézéchiel 40 - 48 décrivent un nouveau 

temple et un centre de culte mondial pendant le millénaire. Ézéchiel 



entend une voix venant du temple dire : « C'est ici le lieu de mon trône 

et le lieu où je poserai la plante de mes pieds, où je vivrai éternellement 

parmi les Israélites » (Ez 43:7). Les seize pages de l'Apocalypse 

décrivent les événements des derniers jours, suivis du retour de Jésus 

et du millénaire, durant lequel la gloire et l'honneur des nations seront 

apportés à Jérusalem. Après avoir décrit la destruction des derniers 

jours, Pierre dit : « Nous attendons, selon sa promesse, un nouveau 

ciel et une nouvelle terre où la justice habitera » (2 Pi 3:13). 

Apocalypse 21:1 - 22:5 est souvent considéré comme une description 

des cieux et de la Terre nouveaux/renouvelés, mais en y regardant de 

plus près, on constate que seul le premier verset se rapporte à la 

nouvelle Terre. Jean vit un nouveau ciel et une nouvelle Terre, le 

premier ciel et la première terre ayant disparu, et la mer ayant disparu. 

C'est tout ce qu'il dit sur la Terre. 

Le reste du passage concerne la Nouvelle Jérusalem, qui descend du 

ciel et est la demeure de Dieu et des rachetés. La ville sainte est un 

lieu, mais elle n'appartient pas à notre dimension spatio-temporelle. 

C'est une représentation symbolique de la communauté des rachetés. 

Par conséquent, il est peu question des contacts avec les nations 

environnantes et le monde. Cependant, il y a suffisamment de choses 

pour indiquer que la Nouvelle Jérusalem se rapporte à l'ère millénaire 

et correspond d'une certaine manière à la Jérusalem terrestre. C'est une 

image de la glorification du saint, à partir de la résurrection, et des 

noces de l'Agneau, qui célèbrent leur union avec lui. 

Les nouveaux cieux et la nouvelle terre que Jean a vus en Apocalypse 

21:1 constituent une brève vision du monde durant le millénaire. Ce 

sont les nouveaux cieux et la nouvelle terre qu'a vus Isaïe (Es 65:17-

25, 66:22-24), le renouveau de toutes choses dont Jésus a parlé, la 

libération de la création de l'esclavage de la corruption dont Paul a 

parlé (Rm 8:21). L'ordre ancien disparaîtra sous le règne du Messie. 

La mer est souvent une métaphore du tumulte et de la rébellion des 

nations, auquel cas « plus de mer » refléterait la paix et la justice que 

les nations connaissent sous le règne ferme du Messie. Le Psaume 72 

est un psaume messianique qui anticipe un règne mondial. Tous les 

rois de la terre servent le Messie qui règne d'un océan à l'autre 

(Zacharie 9:10). 



La terre et les cieux fuient la présence de Dieu lors du jugement du 

trône blanc (Ap 20:11), lorsqu'ils ont enfin accompli leur mission. Les 

morts injustes sont jugés selon leurs actes, puis envoyés en enfer avec 

la mort et l'Hadès. Seul subsiste l'immortel. 

Apocalypse 21:2 – 22:5 décrit la vision de Jean de la Nouvelle 

Jérusalem, dont les habitants sont l'épouse immortelle du Christ. C'est 

notre demeure éternelle. La Nouvelle Jérusalem descend du ciel ; c'est 

la Jérusalem céleste (Hé 12:22), la demeure des saints défunts avant 

la résurrection. La Terre n'est pas mentionnée comme destination de 

cette ville ou communauté, mais elle y est liée d'une certaine manière, 

car la ville descend du ciel et la demeure de Dieu est désormais avec 

l'homme. Le ciel est descendu sur la Terre, rappelant le moment où 

Adam et Ève entendirent le Seigneur Dieu marcher dans le jardin à la 

fraîcheur du jour (Gn 3:8). 

Le but de cette vision est de représenter symboliquement la 

glorification des saints dans leur relation au Messie et à Dieu durant 

le règne messianique et pour l'éternité. C'est le point culminant du 

livre, et il est opportun de le laisser à la fin, avant les conclusions de 

Jésus et de Jean. La descente de la ville sainte (Ap 21:2, 9-10) semble 

être une autre façon de décrire la résurrection des justes. Avant cette 

descente, les esprits des justes sont dans la ville sainte au ciel. Après 

cette descente, les saints ressuscités sont dans la ville sainte près de la 

terre. Après la résurrection des saints au retour du Messie, ont lieu les 

noces de l'Agneau (Ap 19:6-7), après lesquelles les croyants sont 

éternellement unis à Dieu. 

Les prophéties de l'AT nous donnent plus de détails sur le règne 

messianique terrestre, lorsque le Messie régnera depuis le mont Sion 

avec les saints (Dn 7:27). Il y aura des maisons et des jardins (Es 

65:21-22), et le Messie gouvernera les survivants incroyants des 

nations (Za 14:16). Il les gouvernera avec justice et droiture, instaurant 

ainsi la paix mondiale (Es 2:4). La Terre se régénérera 

progressivement, bénéficiant d'un climat idéal, exempt de sécheresse 

et de tempête. La malédiction sera levée et la nature sera en harmonie 

avec l'homme, sans chardons ni épines, et sans dangers liés aux 

animaux, aux reptiles, aux insectes, aux bactéries ou aux virus (Es 

11:6-9). L'homme vivra progressivement plus longtemps sur terre à 

mesure que les maladies seront éradiquées (Es 65:20). 



Lorsque les justes seront ressuscités et enlevés au retour du Messie, 

ils régneront sur la terre avec lui (Dn 7:18, 22, Ap 20). Bien que Jean 

n'ait vu que ceux qui avaient été décapités parce qu'ils témoignaient 

de Jésus, ces martyrs représentent tous les justes, qui reviennent à la 

vie lors de ce qu'on appelle la première résurrection. C'est 

l'interprétation directe d'Apocalypse 20. Ils festoieront avec Abraham, 

Isaac et Jacob dans la famille royale. Les nations, sujets du royaume, 

apporteront un tribut à Jérusalem et serviront le peuple de Dieu, mais 

elles ne pourront pas entrer dans la Nouvelle Jérusalem (Es 60, Ap 

21:26-27). 

Le corps de résurrection est spirituel, surnaturel, impérissable, 

glorieux, puissant et porte la ressemblance de l'homme venu du ciel (1 

Co 15:42-44). On n'en dit pas beaucoup plus sur ces corps de 

résurrection, si ce n'est ce que Paul dit, mais il ne faut pas considérer 

le corps de résurrection comme inadapté à la vie terrestre. Jésus est 

apparu aux hommes pendant plus de 40 jours dans son corps de 

résurrection, avant de monter sur le trône du Père. Ils l'ont touché, il a 

soufflé sur eux, a parlé et mangé avec eux. Jésus était reconnaissable 

par ceux qui le connaissaient, mais c'était quelque chose qu'il pouvait 

contrôler (Mt 28:17, Lc 24:15, 31, Jn 20:15-16, 21:4, 7, 12). Gordon 

Fee suggère dans son commentaire que lorsque le corps ressuscité est 

appelé « spirituel » (1 Cor 15:44), ce n'est pas dans le sens d'« 

immatériel », mais de « surnaturel ». 

Jésus ressuscité était surnaturel, car il pouvait traverser les murs et 

disparaître dans un autre monde. Nous pouvons nous attendre à cela 

de nos corps ressuscités, car nous serons semblables à lui. Nous 

n'avons qu'une représentation symbolique de notre demeure, la 

Nouvelle Jérusalem ; notre mode d'existence n'a pas été révélé. La 

description de notre future demeure, la Nouvelle Jérusalem, est 

symbolique car elle représente l'existence dans un autre monde. La 

Nouvelle Jérusalem est distincte de la Jérusalem terrestre, mais 

étroitement liée à elle. Paul a parlé de la Jérusalem actuelle et de la 

Jérusalem d'en haut, qui est notre mère (Ga 4:25-26). 

Prophéties du règne messianique 

Les prophéties du règne messianique de l'AT ne se situent pas sur une 

planète nouvellement créée ni au ciel, mais sur la Terre actuelle (Ps 



2.6, 8, 110.2, Is 35.1-10, 49.8-23, 51.4-6, Dn 7.14, Mi 4.1-8, Za 8.2-

8). Voir aussi les références suivantes du NT : 

Mt 19:28 Jésus leur dit : « Je vous le dis en vérité. Quand le Fils 

de l'homme siégera sur son trône de gloire dans le monde 

nouveau, vous, mes disciples, vous siégerez sur douze trônes et 

gouvernerez les douze tribus d'Israël. » 

Ac 3:21 Il (le Messie) doit rester au ciel jusqu'au moment où 

Dieu renouvellera tout, comme il l'a promis autrefois par ses 

prophètes. 

Rm 8:19-21 La création attend avec impatience la révélation 

des enfants de Dieu. Car si la création a été laissée perdre sa 

raison d'être, ce n'est pas de son propre gré, mais par la volonté 

de Dieu qui l'a permis, dans l'espoir d'être délivrée de 

l'esclavage de la corruption et d'obtenir la liberté de la gloire des 

enfants de Dieu. 

2 Pi 3:12-13 Alors que vous attendez et hâtez l'arrivée du jour 

de Dieu, à cause duquel les cieux s'embraseront et se 

dissoudront, et les éléments se dissoudront au feu, nous 

attendons avec impatience, conformément à sa promesse, de 

nouveaux cieux et une nouvelle terre où les hommes feront ce 

qui est juste. 

Pierre ne demande pas aux fidèles d'anticiper et de hâter la fin du 

monde. Il utilise le mot grecpirophia, qu'il avait utilisé plus tôt (2 Pi 

1:16, 3:4), où il fait référence à la venue du Seigneur. La promesse 

d'un nouveau ciel et d'une nouvelle terre où la justice résiderait fait 

allusion à la prophétie d'Esaïe 65:17 et suivants, qui parle d'un nouvel 

ordre de choses sur terre sous le Messie. Les choses passées ne seront 

plus rappelées ni même évoquées. La glorieuse Jérusalem décrite dans 

Isaïe 62 est également millénaire. Les prophètes ne savaient rien d'une 

nouvelle planète, seulement d'une terre renouvelée. Isaïe décrit une 

Jérusalem glorieuse (Es 62:4) sous un nouveau nom : « Hephzibah » 

(Mon plaisir est en elle). Il dit aux fidèles de ne laisser aucun répit au 

Seigneur, jusqu'à ce qu'il fasse de Jérusalem un chant de louange sur 

toute la terre (Es 62:7). Ses habitants sont appelés « le peuple saint » 

et « les rachetés du Seigneur » (Es 62:12). 



La vie éternelle est la vie du royaume 

La vie dans le royaume de Dieu peut être assimilée à la vie éternelle, 

ou simplement à la vie, comme l'appelle Jean. La vie éternelle que 

nous espérons et attendons se réalisera d'abord sur cette terre, dans le 

royaume du Messie. 

Matthieu rapporte la parabole des brebis et des boucs de Jésus, où la 

vie au royaume est assimilée à la vie éternelle. Après avoir annoncé à 

ceux qui étaient de sa droite de venir hériter du royaume (Mt 25:34), 

le roi ajoute que ces personnes iront au châtiment éternel, tandis que 

les justes iront à la vie éternelle (Mt 24:46). 

L'Évangile de Jean ne mentionne le royaume de Dieu que deux fois, 

lorsque Jésus discute avec Nicodème de la nécessité de naître de 

nouveau. Mais Jean compense en mentionnant dix-sept fois la « vie 

éternelle » et dix-neuf fois la « vie ». Qu'est-ce que la vie éternelle si 

ce n'est la vie dans le royaume de Dieu ? Vivre en roi et cohéritier avec 

Jésus sera exaltant et glorieux, mais cette vie se définit aussi par la 

connaissance du Père et de celui qu'il a envoyé, Jésus le Messie. La 

vie éternelle, c'est connaître Dieu, être uni à Dieu par le Christ dans 

une relation proche du mariage, et régner avec lui pour l'éternité. Les 

croyants sont déjà passés de la mort à la vie (Jn 5:24). 

Le royaume est également associé à la vie dans Marc 9:43-47. Jésus a 

dit qu'il vaut mieux perdre une main, un pied ou un œil que d'être jeté 

en enfer. Mieux vaut « entrer dans la vie » mutilé, a-t-il dit à deux 

reprises, mais la troisième fois, il a ajouté : « Mieux vaut entrer dans 

le royaume de Dieu », assimilant ainsi « la vie » au « royaume de Dieu 

». Le royaume est également opposé à l'enfer, qui est littéralement la 

Géhenne, le tas d'ordures en feu de Jérusalem dans la vallée de 

Hinnon. Il est intéressant de noter que ces deux destinées éternelles, 

le ciel et l'enfer, sont représentées comme une Nouvelle Jérusalem (Es 

65:18-19) et la Géhenne (Es 66:24, Mc 9:47) à la périphérie. Jean 

maintient cette image (Ap 22:15), affirmant qu'à l'extérieur se trouvent 

les chiens, les sorciers, les impudiques, les meurtriers, les idolâtres et 

tous ceux qui aiment et pratiquent le mensonge. La Jérusalem d’Isaïe 

60 est la capitale israélite glorifiée d’une terre régénérée ; celle 

d’Apocalypse 21 est d’origine céleste et est la demeure de Dieu et de 

l’Église. 



Après que le jeune homme riche eut demandé à Jésus ce qu'il devait 

faire pour hériter de la vie éternelle, Jésus répondit à ses disciples qu'il 

est plus facile à un chameau de se faufiler par le trou d'une aiguille 

qu'à un riche d'entrer dans le royaume de Dieu (Mc 10:25). En parlant 

de la vie plutôt que du royaume, Jean concentre son enseignement sur 

la vie spirituelle que nous possédons déjà, plutôt que sur l'avenir. 

L'Évangile de Jean fut écrit après les Évangiles synoptiques, et il 

s'adressait principalement à un public païen. Il mentionne « les Juifs » 

70 fois, se référant notamment aux chefs juifs de l'époque de Jésus. La 

terminologie du Royaume n'était pas aussi pertinente pour les païens 

qu'elle l'avait été pour les Juifs que Jésus servait. Aujourd'hui encore, 

parler de « vie éternelle » est plus pertinent pour la plupart des gens 

que de parler du royaume de Dieu. 

Le dernier livre de Jean, l'Apocalypse, traite de l'épreuve de force 

finale, des événements qui auront lieu avant et après le retour de Jésus, 

conduisant au royaume terrestre. Le verset central est Apocalypse 

11:15, où le royaume du monde devient celui du Seigneur et de son 

Messie, qui règnera alors pour les siècles des siècles. 

Le temps du retour de Jésus approche, Israël étant déjà revenu sur sa 

terre historique, et la mondialisation et les discussions sur un 

gouvernement mondial se multipliant. Le décor est désormais planté 

pour la montée de l'Antéchrist, le jour du jugement à Harmaguédon, 

le salut d'Israël, le retour de Jésus et le millénium. À mesure que la fin 

approche, la terminologie du Royaume deviendra plus pertinente et 

précieuse pour le peuple de Dieu. 

Nouvelle Jérusalem 

Cette section aurait pu s'intituler « l'état éternel », mais le terme 

biblique qui exprime cette idée est « Nouvelle Jérusalem ». Lorsque 

le règne du Messie sur Terre prendra fin, il transmettra la royauté à 

Dieu le Père. Ce faisant, le Fils se soumet au Père afin que le Père soit 

tout en tous. Jésus sera le roi incontesté de la Terre pendant le 

millénaire, le Roi des rois et le Seigneur des seigneurs, mais lorsque 

cette Terre disparaîtra et que tous les incroyants seront jugés, seule la 

Nouvelle Jérusalem subsistera, avec le trône de Dieu et de l'Agneau. 

Dans sa vision du Jugement dernier, Jean fait une déclaration claire 

sur l'univers créé. Il dit que la terre et le ciel s'enfuirent de devant la 



présence de Dieu, et qu'il ne fut plus trouvé de place pour eux (Ap 

20:11). Après le jugement, la mort et l'enfer sont jetés dans l'étang de 

feu, et quiconque ne figure pas dans le livre de vie est voué au même 

sort. C'est la fin du monde et de toute la création. 

Des érudits tels que RH Charles, Theodore Zahn et GR Beasley-

Murray interprètent la vision de la Nouvelle Jérusalem comme 

millénaire plutôt que comme un état éternel, mais la relation qui y est 

décrite entre Dieu et son peuple est éternelle. Les saints entrent dans 

la Nouvelle Jérusalem et dans l'éternité à la résurrection et y 

demeurent pour toujours (Ap 22:3-4). Elle est décrite comme à la fois 

millénaire et éternelle. 

Apocalypse 21:24 parle des nations marchant à la lumière de la gloire 

de Dieu, qui brille depuis la Nouvelle Jérusalem. Jean dit ensuite que 

les portes sont toujours ouvertes et que les rois de la terre y apportent 

leur splendeur (Ap 21:25-26). Ceci accomplit la prophétie d'Isaïe 60, 

qui décrit la glorification de la Jérusalem terrestre et de son temple, 

tandis que les nations y apportent leurs richesses. Jean nous rappelle 

ensuite que seuls ceux dont le nom est inscrit dans le livre de vie de 

l'Agneau peuvent entrer dans la Nouvelle Jérusalem. Le temps et 

l'éternité, la terre et le ciel, se rejoignent dans ces versets. Les saints 

régneront sur la terre pendant le millénaire depuis la Nouvelle 

Jérusalem. Le trône de Dieu et de l'Agneau y est présent, mais en 

même temps, le Messie siégera sur le trône davidique dans la 

Jérusalem terrestre (Ez 43:6-7). 

Dieu habite dans la Nouvelle Jérusalem, et Jésus est mentionné sept 

fois comme l'Agneau. La ville sainte est appelée « l'épouse de 

l'Agneau », et il est fait mention des douze apôtres de l'Agneau et de 

son livre de vie. Le Père et le Fils sont liés de trois manières : la gloire 

de Dieu éclaire la ville et l'Agneau en est la lampe, tandis que le trône 

de Dieu et de l'Agneau est mentionné deux fois. Il n'y a pas de temple 

dans la Nouvelle Jérusalem, car le Seigneur Dieu Tout-Puissant et 

l'Agneau s'y trouvent, mais il y a un temple dans la Jérusalem terrestre, 

où les nations non régénérées viennent l'adorer. Le titre « Agneau » 

apparaît 28 fois dans l'Apocalypse. Bien que le mot grec soit 

diminutif, il n'avait plus ce sens au premier siècle. Il pourrait plutôt 

désigner le bélier de tête, qui mène son troupeau à la victoire. Il est le 

berger (Ap 7:17), qui guide les nations avec une verge de fer. 



L'Agneau de l'Apocalypse est le Christ glorifié, intronisé auprès de 

Dieu et victorieux de toutes les forces opposées, humaines ou 

démoniaques. Dans Apocalypse 5, il est l'Agneau immolé, et plusieurs 

versets parlent du sang de l'Agneau qui a racheté des hommes pour 

Dieu de toute tribu et de toute nation. 

La Nouvelle Jérusalem et la Jérusalem terrestre 

1. Au retour du Messie, le mont des Oliviers se divise en deux et 

Jérusalem s'élève au-dessus des montagnes environnantes (Mi 

4:1-2). L'instruction provient de Sion, et la parole de Dieu de 

Jérusalem. La source qui jaillit du temple (Jl 3:18, Ez 47:1-12, 

Za 14:8) et du trône (Ap 22:1-2) apporte des bénédictions 

physiques au monde (cf. Ap 7:17, 21:6b, 22:17). 

2. La Nouvelle Jérusalem symbolise l'union du Messie et de son 

épouse, l'Église, l'union de Dieu et de son peuple. Une fois 

ressuscitée, l'Église vit dans cette communauté éternelle, 

pendant et après le millénaire. 

3. La grande muraille de la Nouvelle Jérusalem symbolise la 

sécurité ; les douze fondations représentent l'enseignement des 

apôtres ; les douze portes représentent l'expérience d'Israël ; 

les rues d'or représentent la richesse et la gloire ; les vastes 

dimensions cubiques représentent l'espace ; le fleuve de vie 

représente la vie éternelle ; l'arbre de vie représente la santé et 

la liberté face à la malédiction et à la mort. Il n'y a pas de 

temple parce que Dieu est présent en personne, et il n'y a ni 

soleil ni lune parce que Dieu et l'Agneau les éclairent. 

4. Les promesses faites aux conquérants dans les sept lettres 

incluent le fait d’avoir le nom de la Nouvelle Jérusalem écrit 

sur elles, d’être assis avec le Messie sur son trône terrestre et 

d’avoir autorité sur les nations. 

5. La nouvelle Jérusalem descend du ciel, d'auprès de Dieu. Elle 

ne fait pas partie de cette création, mais sa gloire est visible 

comme une lumière éclatante qui recouvre la Jérusalem 

terrestre. La ville sainte est composée de ses habitants : Dieu, 

les anges et les rachetés. Pour que Jean la voie dans sa vision, 

il fut transporté en Esprit sur une très haute montagne (Ap 

21:10-11). Les infrastructures de la ville sont symboliquement 



décrites comme de l'or et des pierres précieuses, car nous ne 

pouvons comprendre les choses célestes. 

6. Les nations qui survivent à la Grande Tribulation se rendent à 

Jérusalem pour adorer le Seigneur année après année. 

7. Faisant allusion à Ésaïe 60:11, qui décrit la Jérusalem terrestre, 

les portes ne sont jamais fermées, de jour comme de nuit, et 

les rois de la terre y apportent leur splendeur. Ils ne peuvent 

entrer dans la Nouvelle Jérusalem, car elle est réservée aux 

rachetés et se trouve dans le royaume céleste.. 

8. Les rachetés ont accès à l'arbre de vie (Ap 22:14) et sont 

immortels. Les feuilles servent à la guérison des nations de la 

Terre, qui sont servies par les rachetés, décrits comme un 

royaume de prêtres. Les malfaiteurs sont décrits comme étant 

hors de la Nouvelle Jérusalem (Ap 22:15), faisant allusion à la 

Géhenne, symbole de l'enfer. 

9. Les huit derniers chapitres d'Ézéchiel sont une vision de la 

Jérusalem terrestre pendant le Millénium. On y trouve un 

nouveau temple et un partage des terres entre le prince, le 

sacerdoce, les Lévites et toutes les tribus d'Israël. Israël est le 

peuple de Dieu sur Terre, qui supervise le culte au temple. 

10. Jésus le Messie est le roi d’Israël et règne sur le monde entier. 

L'essence de la vie éternelle au paradis 

Dieu fait toutes choses nouvelles - ce que l'œil n'a point vu, ce que 

l'oreille n'a point entendu, et ce que l'esprit n'a point imaginé, ce que 

Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment (1 Co 2:9). 

Relations - Le Dieu trinitaire demeure éternellement avec son peuple 

racheté. Ils sont son peuple, parfois appelés enfants, et il est leur Dieu. 

Ils vivent dans le royaume céleste et voient sa face. Il n'y a pas de 

temple là-bas, car Dieu est présent en personne. Ils le servent et 

règnent avec lui. 

Lumière et vie - Le fleuve d'eau vive apaise toute soif, l'arbre de vie 

communique la vie et porte des fruits abondants pour une satisfaction 

totale. Les feuilles symbolisent la santé et le bien-être. Là-bas, la nuit 

n'existe pas, et le soleil et la lune ne sont pas nécessaires, car Dieu est 

lumière. 



Bonheur - Là, il n'y a ni malédiction ni effet de malédiction. Il n'y a 

pas de mort, les saints sont immortels. Il n'y a ni souffrance, ni larmes, 

ni douleur. Il n'y a ni incroyants, ni malfaiteurs, ni rien d'impur, 

seulement ceux qui sont inscrits dans le livre de vie de l'Agneau. 

Gloire - La ville resplendit de la gloire de Dieu. Les pierres 

précieuses, les portes de perles et les rues d'or symbolisent la gloire 

qui attend le peuple de Dieu. C'est la gloire de la richesse, de la 

royauté, de la santé, de la plénitude, de la pureté, de la suffisance et 

du bonheur. 

Royauté - Celui qui vaincra héritera de tout cela. Les saints régneront 

éternellement (Ap 22:5), allusion à Daniel 7:18 où ils héritent de la 

souveraineté, de la puissance, et de la grandeur de tous les royaumes 

sous les cieux. Leur royauté est éternelle, et tous les dirigeants les 

serviront et leur obéiront. 

La création et la nouvelle création 

Que nous réserve l'avenir ? Les scientifiques sont plutôt pessimistes 

quant à l'avenir de l'univers et se demandent ce que l'homme peut faire 

pour assurer sa survie. Je doute qu'ils puissent faire autre chose que 

prendre soin de l'environnement. L'avenir a toujours été, et sera 

toujours, entre les mains de Dieu. L'homme a le choix entre le paradis 

et l'enfer. Pour ceux qui choisissent de suivre le Sauveur, un avenir 

glorieux est promis. Nous vivons dans une dimension spatio-

temporelle et cet univers physique est tout ce que nous connaissons. 

Mais la Bible nous parle de Dieu, le Créateur, qui vit dans une autre 

dimension appelée le ciel. Nous ne pouvons le voir, car nous n'y 

vivons pas. Mais qu'en est-il de l'avenir ? Nous avons la promesse d'un 

ciel et d'une Terre renouvelés, et d'une Nouvelle Jérusalem. Quel est 

le lien entre ces lieux et notre Terre actuelle ? À quoi ressemblera la 

vie dans ces nouveaux espaces ? Que pouvons-nous dire de la 

continuité ou de la discontinuité de l'être humain et de la création, avec 

sa géologie, sa flore et sa faune ? 

Le royaume messianique sera la continuation de la Terre actuelle. Le 

monde actuel et ses infrastructures seront totalement dévastés par les 

guerres et les tremblements de terre lors de la Grande Tribulation, 

mais l'humanité et la création survivront. Le gouvernement du Messie 

sera une théocratie, non pas le règne de Dieu seul, mais celui du 



Messie et de sa monarchie. Il restaurera le monde et éliminera toute 

forme de mal. La création actuelle est asservie à la décadence et à la 

dégradation ; tout meurt et dégénère. L'énergie de l'univers évolue 

progressivement vers le désordre. Romains 8:21 dit que la création 

sera libérée de l'esclavage de la corruption et amenée à la liberté de la 

gloire des enfants de Dieu. La malédiction sera levée lorsque le Messie 

ramènera la Terre à un état idéal. Mais à quoi mènera cette libération ? 

La création ne deviendra pas immortelle, mais elle connaîtra la 

libération de l'esclavage de la corruption. Godet, dans son 

commentaire sur l'épître aux Romains (p. 315), dit que cette liberté 

exprime le développement incontrôlé de toutes les facultés de vie, de 

beauté et de perfection dont cette nouvelle nature sera dotée. Il n'y a 

ici ni résurrection ni immortalité ; l'individu, dans le monde animal ou 

végétal, n'est que la manifestation temporaire de l'espèce. 

Il ne faut pas confondre la renaissance ou régénération de la nature 

durant le millénaire avec la glorification de l'humanité rachetée. Cette 

glorification commence par la résurrection, qui est une transformation 

du corps conduisant à l'immortalité. C'est le début du processus par 

lequel les humains rachetés accèdent à des corps surnaturels, 

deviennent héritiers du royaume du Messie, s'unissent formellement 

au Christ et participent à la nature divine (2 Pi 1:4). Ils régneront avec 

Dieu pour toujours. Les animaux et le reste de la création ne sont pas 

inclus. La création est vouée à l'anéantissement, comme le prédisent 

les scientifiques, mais cela se produira au moment parfait choisi par 

Dieu. Avant d'être anéantie, elle sera parfaitement restaurée durant 

l'ère des mille ans. 

Il n'existe que deux destinations ultimes pour l'humanité : ce que l'on 

appelle généralement le paradis et l'enfer. Il existe également un état 

intermédiaire après la mort. Pour le croyant, on parle de « présence 

auprès du Seigneur », pour l'incroyant, c'est l'Hadès, le monde 

souterrain. À la résurrection, les croyants ressusciteront dans la 

Nouvelle Jérusalem, d'où ils gouverneront la Terre. Après le 

millénaire, les croyants continueront de régner avec Dieu, tandis que 

les incroyants seront ressuscités et condamnés. 

De nombreuses questions se posent au sujet du millénaire. Qui vivra 

sur Terre pendant ce millénaire ? Des êtres humains naissent-ils et 

meurent-ils pendant ce millénaire ? Y a-t-il une possibilité de salut 



pendant ce millénaire ? Les saints glorifiés, dans leurs corps 

ressuscités, seront-ils mêlés aux mortels sur Terre pendant ce 

millénaire ? 

Ma position sur ces choses a été clairement exprimée. Les saints 

ressuscités, dans leurs corps immortels, vivront dans la Nouvelle 

Jérusalem, et non sur Terre. Néanmoins, ils gouverneront la Terre. En 

tant que famille royale, ils constituent la monarchie régnante. Ils 

n'auront plus d'enfants et ne mourront jamais. Les sujets du royaume 

sont les survivants de la Grande Tribulation, aussi bien Israël, qui a 

été sauvé, que les nations, qui sont incroyantes. Jérusalem sera la 

capitale du monde et le Messie sera roi sur toute la Terre. Durant le 

millénaire, il y aura un seul Seigneur, et son nom, le seul digne 

d'adoration. Rien dans la Bible ne prouve que le Messie sera visible, 

si ce n'est sa gloire, qui remplira le temple de Jérusalem. Ce temple 

sera le centre du culte des nations, qui viendront y apporter des 

offrandes et rendre hommage au roi. 

Les saints auront des corps semblables à ceux de Jésus ressuscité et 

apparaîtront sur Terre dans leurs rôles de prêtres et de dirigeants (Mt 

5:5, 1 Co 6:2, Ap 5:10). Dans une parabole pertinente, Jésus confie à 

un serviteur la responsabilité de dix villes (Lc 19:17) et, plus tard, dans 

l'Apocalypse, il confère aux vainqueurs l'autorité sur les nations (Ap 

2:26). Les incroyants bénéficieront de conditions de vie idéales sur 

Terre durant ces jours, et il est probable qu'ils auront la possibilité 

d'être sauvés. Mais la rébellion à la fin des mille ans, lorsque Satan 

sera libéré de sa prison, indique que la dernière génération ne sera pas 

régénérée. Les défunts seront enterrés et ressuscités lors du Jugement 

dernier. Les croyants rejoindront alors les élus dans la Nouvelle 

Jérusalem, tandis que les incroyants seront condamnés à l'enfer. 

La génération juive qui survivra à la Grande Tribulation se convertira 

après le retour de Jésus, mais ne sera pas enlevée à ce moment-là. Le 

Messie répandra son Esprit sur elle et elle sera purifiée du péché et de 

l'impureté (Za 12:10, 13:1). Elle entrera dans le Millénium en tant que 

nation rachetée par Dieu, Israël. Dans leur incrédulité passée, elle a 

perdu le royaume, mais elle servira Dieu comme prêtres et lévites au 

Temple afin que les nations puissent venir adorer Dieu de manière 

acceptable. 



Dans la Nouvelle Jérusalem, la mort n'existe pas ; tous ses habitants 

sont immortels. Cette ville sainte est la demeure de Dieu, du Messie, 

des anges et des rachetés. Ces derniers entreront dans cet état lorsqu'ils 

seront ressuscités à l'arrivée du Messie, et ils vivront et régneront avec 

lui pour toujours. Ils régneront sur la terre pendant le millénaire depuis 

la Nouvelle Jérusalem. La ville sera située dans une dimension spatio-

temporelle différente, et les saints feront la navette entre la ville et la 

Terre, comme Jésus l'a fait pendant les 40 jours suivant sa 

résurrection, et comme les anges l'ont toujours fait. La Nouvelle 

Jérusalem correspondra à la Jérusalem terrestre et la surplombera, ou 

la chevauchera, de sorte que les deux, en quelque sorte, ne feront plus 

qu'un. C'est la ville sainte, car Dieu y est présent. Le roi juif suprême, 

le Messie, est également là sur le trône. Ses portes portent le nom des 

douze tribus d'Israël, et sa fondation celui des apôtres. Les rachetés 

ont leurs noms inscrits dans le livre de vie de l'Agneau et constituent 

la famille royale. Durant le millénaire, les nations verront la lumière 

de la gloire de Sion (Isaïe 60:3, Apoc. 21:24) et y apporteront leurs 

richesses, destinées au temple de la Jérusalem terrestre, car rien 

d'impur ne peut pénétrer dans la cité céleste (Ap 21:27). Cette cité est 

un lieu où il n'y a plus ni mort, ni pleurs, ni douleur. Dieu a dit qu'il 

ferait toutes choses nouvelles (Apoc. 21:5). Ce qui est dit dans 

Apocalypse 21:2 – 22:5 ne décrit pas le monde sous le règne du 

Messie, mais la Nouvelle Jérusalem céleste. Hormis son lien avec 

Jérusalem en tant que cité de Dieu, la ville sainte n'a aucune continuité 

avec la planète Terre. La terre est temporaire, la ville sainte est 

éternelle. Jésus a dit que le ciel et la terre passeront, et Hébreux 12:26-

28 enseigne la disparition des choses créées, des choses ébranlables, 

afin que seul subsiste ce qui est inébranlable. 

 


